
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 7

Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Film vermittelt uns ein Stück der heute so dringlich geforderten

«Bewusstseinsbildung». Nicht nur über die Kirche, sondern
ebenso auch über den Einzelnen und seine Umwelt. Diese Deutung

enthält allerdings keine Antworten. Aber sie stellt die
Fragen richtig. Und die Fragen richtig stellen, heisst, auf Ant¬

wort aus sein. Der Film sagt: so ist es. Und er regt zugleich
an zum Nachdenken, zum Suchen von Lösungen. Er kann
darum überall da, wo offen und kritisch gefragt wird, eine

Hilfe, gewissermassen eine «Illustration» zu diesem Fragen
sein. S. Maurer

FILMFORUM
P: Paramount pictures in New York
R: Roman Polanski
B: R. Polanski nach dem Buch von Ira Levin
K: William Fraker
M:Krysztof Kameda
D: M. Farrow, J.Cassavetes, R.Gordon, S. Blackmer

M. Evans, R. Bellamy

«Rosemary's Baby» als Gesellschaftsspiegel
Gewiss kann dieser Film nach theologischen Gesichtspunkten

bewertet werden. Wichtiger — weil weniger vordergründig —
scheint mir aber eine psychologische und soziologische Wertung
und Interpretation. Polanski hat mit seinem harten und absolut

logischen Realismus die Wirklichkeitsnähe des Gezeigten
deutlich unterstrichen.

Zwei an sich «einfache» Fabeln, Grundmuster sozusagen,
lassen sich aus «Rosemary's Baby» herauslesen. 1. Gesellschaftskritik:

In unserer Gesellschaftsform ist der Mann das
beherrschende Elemen,t. In einem egozentrischen Streben nach Karriere

und Erfolg ist er bereit, mit der ihn umgebenden Gesellschaft

zu «paktieren», ihre Gesetze anzunehmen, sich ihren
Anforderungen kritiklos zu unterwerfen, solange ihm dies nützlich

scheint. Er «opfert» auf seinem «Weg nach oben» sogar
rücksichtslos seine Frau und wird — mit oder ohne Absicht —
schuldig an seiner «Familie». Die Frau, verhaftet in ihrer na-
turgemässen Bindung an das Kind, in ihrem rational nicht
messbaren «Mutter-Instinkt», unterwirft sich nach anfänglicher
Auflehnung, akzeptiert das Geschehene, den Verrat des Mannes

nicht um seinetwillen, sondern um des Kindes willen.
Die Frau ist in der schwächeren Position ,aber gerade daraus

schöpft sie die Kraft zum einzig möglichen und wahren
Weiterleben. — 2. Psychologisch: In einer scheinbar absurden Farce
schildert Polanski die «normalen», weil natürlichen, Aengste
einer Frau im Zusammenhang um die Mutterschaft. Das
beginnt bei der Empfängnis (der Traum, in dessen Verlauf ihr
Gatte vom rituell vorbereitenden «Priester» zum animalisch
aggressiven «Teufel» sich wandelt, kann eine Paraphrase sein

auf die Disproportionen zwischen heutigem Sex-«Kult» und
instinktivem Privat-Verhalten), es setzt sich fort während der

Schwangerschaft (die Furcht jeder Mutter, kein «normales»

Kind zur Welt zu bringen) und zeigt schliesslich in überdeutlichen

Chiffern die «Einsamkeit» der werdenden Mutter in
einer Familie, deren Harmonie durch das eigensüchtige
Verhalten des Gatten gestört ist.

In diesem Sinne ist «Rosemary's» Schicksal durchaus kein
Sonderfall. Polanski hat die präzisierenden Details menschlichen

Verhaltens in eine Vorlage eingebaut, die sich als mit-
telmässige und wenig differenzierende Grusel-Story präsentiert.
Erst dadurch ist der Film — auch formal — zu einem Meisterwerk,

zu einem Spiegel der Gesellschaft geworden.
qu.

Das Lächeln der Aufgeklärten friert ein

uj. Das Unheimliche an «Rosemary's Baby» ist, dass das

Abstruse im Gewände eines perfekten und realistischen
Hollywood-Thrillers (Hitchcock) daherkommt. Das löst eigentlich
den Schock aus, den wohl die meisten (mitdenkenden) Besucher

dieses Werkes empfinden. Sie sehen darin etwas, an das sie

als aufgeklärte Wesen längst nicht mehr glaubten: den Teufel

ROSEMARY'S BABY

(auch wenn der Gehörnte nur einen kurzen Auftritt in
Rosemary's schrecklichem Traum hat). Den Satan in einer uns
vertrauten Umgebung zu sehen, ihm sozusagen zu begegnen, das

ist für den Konfektionschristen der Gegenwart erschreckend
und bringt ihn aus dem Gleichgewicht. Sein gewohnheitsmäs-
siges Lächeln über diese Dinge, «die es ja gar nicht gibt», friert
ein. In seiner Verwirrung sucht er nach Deutungsmöglichkeiten.
Sein Benehmen ist jenes des Atheisten, der unvermittelt Gott
begegnet.

So wird Polanskis Film zu einer Abrechnung mit jener
Gesellschaft, die glaubt, Gott und Teufel überwunden zu haben,
deren Religionen das Standesbewusstsein, der Mammon und
der Erfolg, sind und die trotz ihrer Aufgeklärtheit nicht merkt,
dass die Loslösung von jenen Mächten, die sie gemeinhin als

die «höheren» bezeichnet, nicht möglich ist, weil der fehlende
Glaube ja doch nur dem Aberglauben Platz macht! Nichts
wäre indessen verheerender, als Polanski zum «göttlichen
Propheten in der Umkehrung» zu erheben. Der Stoff von Ira
Levin kam ganz einfach, sowohl seinen sozialkritischen Interessen
wie auch seiner — aus den früheren Filmen wohlbekannten
— Neigung zum Absurden entgegen. Und so ist Polanskis Film
eben nicht ein religiöser, auch nicht ein blasphemischer,
sondern in erster Linie ein sozialkritischer, einer über die Bereitschaft

des Menschen, sich für gewisse Gegenleistungen dem Bösen

zu verkaufen. Der Film ist im weitern — so meine ich —
ein Bekenntnis des Atheisten Polanski zum Vorhandensein von
überirdischen Kräften und Mächten, mögen sie nun Gott oder
Teufel heissen. Dass Rosemary sich am Ende des Films zu dem

von ihr geborenen Teufelsbraten bekennt, hat mit Mutterliebe
gar nichts zu tun, sondern drückt aus, dass sie bereit ist, sich

jener Macht zu unterwerfen, an die sie vorerst nicht glauben
wollte und gegen die sie sich dann später vergeblich aufbäumte.

«Wenn ich eine Botschaft gehabt hätte, hätte ich sie mit der
Post geschickt», hatte Roman Polanski zu seinem vorderen
Film «The Fearless Vampire-Killers» gesagt. Diese Worte gelten
auch für dieses Werk, wenn auch in einem anderen Sinne.
Polanski überlässt es dem Zuschauer, die Botschaft selber zu
finden. Das ist vielleicht das grossartigste an diesem Werk: es

vergewaltigt seine Betrachter nicht.

Magische Transzendenz — Spiel oder Spiegel?

Polanskis Film «Rosemary's Baby» geht über den «Tod Gottes»,

von Nietzsche und die negative «Gott ist tot»-Theologie
hinaus. Der Autor setzt mitten in die helle haushaltmechanisierte

und geschäftige Welt der New Yorker Gesellschaft in
kühner, ins Phantastische vorstossender Freiheit, mit feiner
Abstimmung der Details (Kräutergebräu und Kräuterkulturen

im Zimmer, Schokoladegetränk mit dem Namen «Chocolate

aspic» — aspic ist eine Giftschlange) und mit
Kontrastdarstellungen (die väterliche Gestalt des Hutch im Gegensatz
zu dem mit Krücken seine Rolle probenden, bereits dem
satanischen Kreis verfallenen Ehegatten) eine Gruppe von
Menschen in die Kinowirklichkeit, deren oberflächliches Leben à

la américaine schliesslich von der zweiten Schicht her, von der
dämonischen Transzendenz, motiviert erscheint.

Ueber den Tod Gottes (angedeutet im verkehrt am schwarzen

Wiegenschleier angesteckten Kruzifix) kommt es zu einer

spontanen Geburtstagsparty, zur Feier der Geburt eines

AntiGottes, eines Anti-Erlösers. Ein japanischer Fotograf tritt vor

104



und knipst die Szene, wo Rosemary (Mutterinstinkt?,
Erbarmen mit dem Kind?, Annahme der neuen Rolle als
zerbrochene Persönlichkeit?, Scheineinfügen in eine im Augenblick

unabänderliche Situation?) das Kind annimmt. Die
Hexengemeinschaft begrüsst mit Jubel die Satansmutter «Ave
Rosemary», «Ave Satan», «Ave Rosemary, Mutter Satans». Was
als Teufelsparty mit dem Ruf begann «Gott ist tot», schlägt
blitzartig um in «Satan lebt, es ist das Jahr 1, das erste Jahr
unseres Herrn». Satan hat mit einer sterblichen Frau ein Kind
gezeugt, Adrian I. ist zur Welt gekommen. Keine christliche
Taufe, kein Priester mit Kruzifix oder Monstranz wie in
Gotthelfs «Schwarzer Spinne», aber auch kein Arzt (Dr. Hill
müsste der Priester im weissen Mantel sein) kann dazwischen
treten. Die Geschichte ist konsequent zu Ende geführt und mit
dem Hinüberspielen in die Möglichkeit einer Schwangerschaftsneurose

immer auch von der realen Seite her ein Stück weit
glaubwürdig gemacht.

Ist das nun Kritik an den aufdringlichen nachbarschaftlichen
Beziehungen und am gesellschaftlichen Druck, den man etwa
in den USA erleben kann (ich kenne Beispiele aus eigener
Erfahrung)? Ist es Kritik am egoistischen Erfolgsdenken eines

jungen Schauspielers? Bestimmt das alles auch, aber nicht
ausschliesslich, denn amerikanische Väter betreuen in der Regel
erstaunlich gut ihre der Niederkunft entgegensehenden Frauen
und verwöhnen sie. Ob nicht im Buch der Ira Levin, so gut wie
im Film von Polanski, der Versuch unternommen wurde, das

Problem der Inkarnation einmal anders herum anzugehen? Die
ewige Frage wie Transzendenz und Immanenz ineinandergreifen,

wie Göttliches und Menschliches sich verbinden, hat in
fast allen Religionen zu hochinteressanten erzählenden
Ausformungen geführt. Denken wir nur an die Gegensätze «Yin-
Yang» in der chinesischen Volksreligion oder an jene Buddha-
Erzählung, wo Buddha in Form eines weissen Eiephanten in
eine jungfräuliche Mutter eingeht, um als Mensch zur Welt zu
kommen. Und schliesslich dürften wir auch dem schlichten
und immer wieder ergreifenden Modell in unserer Tradition
von der Geburt des göttlichen Kindes durch eine Menschenmutter

nicht ausweichen. Springt nun nicht hier bei Ira Levin

die ganze Sache um in das elaborierte, im Hexenkreis
angesiedelte Gegenmodell?

Hat Polanski mit der Verfilmung des Buches von Ira Levin
nur eine Gruselstory inszeniert? Hat er die Fragwürdigkeit
solcher mythischen Modelle überhaupt aufdecken wollen? Hat er
andeuten wollen, dass unsere heutige glatte und verlogene
Lebensform den makabren Glanz von einer negativen Transzendenz

bezieht, dass ihre glasige vordergründige Klarheit
(renoviertes Appartement) im entscheidenden Moment den Durchblick

(aufgebrochene Türe) auf einen letztlich dämonischen

Hintergrund oder Untergrund frei gibt? Ist hier auf eine
moderne Art die Geburt jenes Diabolos Durcheinanderbringers
dargestellt, dessen schwarze Wiege andeutet, dass das Ende
seiner Wege nicht Leben, sondern Vernichtung und Tod ist.

Wie dem auch sei, Polanski hat mit der Geburt des teuflischen

Kindes ein magisches Experiment filmisch durchgebildet

und uns mit sichtlichem Vergnügen vorgestellt. Spiel oder

Spiegel? Spiel der schöpferischen Fantasie und Fabulierkunst
um die Frage des unerklärlichen transzendenten Hintergrundes,
oder Spiegel der dunklen Abgründe und Aengste eines

Menschen, Spiegel eventuell auch der seelischen Abgründe einer
Gesellschaft? Ist Polanski ein filmischer Hieronymus Bosch,
der Traumbilder und Darstellung von Wirklichkeitssituationen,
das ganze untergründige Geflecht einer kollektiven gesellschaftlichen

Persönlichkeit ausbreitet, ein Geflecht und Netz, in dem
sich die junge Frau hoffnungslos zappelnd verfängt wie eine

Fliege im Spinnennetz, oder sind das gefährliche Projektionen?
Eines ist sicher: diese abstruse Geschichte ist unbesprochen und
unverdaut bestimmt nicht ungefährlich, denn sie spielt, ohne
entscheidende Fragezeichen zu setzen, nach der Manier des

Illusionskinos mit dem animalischen seelischen Untergrund
unseres Geschlechts, wühlt im Bodensatz der Religion herum und
scheint ein Stück weit das zu stützen, was im «Hexenprozess»
fatale Folgen zeitigte. O. I.

Diskussionsbeiträge nimmt entgegen:
Pfr. Dolf Rindiisbacher, Filmbeauftragter, Sulgenauweg 26,
3007 Bern (Tel. 031 - 46 16 76).

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Verkündigung am Fernsehen
Im Kongresspalast der Hauptstadt des Fürstentums

Monaco fand am 24. Febr. die Eröffnung der ERSTEN
INTERNATIONALEN CHRISTLICHEN FERNSEHWOCHE statt.
Sie wurde von der schon seit 10 Jahren hier tagenden
Kath. Internat. Vereinigung für Radio u. Fernsehen (UNDA)
und der Europäischen Sektion der Weltvereinigung für
Christliche Kommunikation (WACC), der entsprechenden
neu gegründeten Organisation auf evangelischer Seite,
veranstaltet. Fernsehanstalten und -Organisationen aus 25
Ländern in 5 Kontinenten zeigten während der nun
folgenden Woche rund 45 Produktionen verschiedener
Kategorien.

Zu Beginn der Filmvorführungen erlebten die Teilnehmer
die Welturaufführung des ersten Teiles einer 13-teiligen
Farbfilmserie über die Apostelgeschichte, die unter der
Regie von Roberto Rosselini für das italienische Fernsehen
(RAI) produziert worden ist. (Die Verfilmung ist leider ein
pathetisches Monsterwerk. Kritiker bezeichneten es als
fotografierten Schnorr von Carolsfeld, eine Mischung eines
«US-Ben Hur» und einer Oberammergau-Aufführung). Der
Regisseur war selber anwesend.

Das Bild der Konferenz
Am Eröffnungstage sah man die meisten anwesenden

katholischen Geistlichen in ihrer Amtstracht, was der Ver¬

anstaltung eine gewisse Feierlichkeit gab. Das änderte sich
schon am nächsten Tag. Die grosse Mehrheit der katholischen

Teilnehmer enschienen im Strassenkleid mit
Krawatte vor den zahlreichen Bildschirmen. Die konfessionellen

Unterschiede schienen sich zu verwischen. In der
Wandelhalle bildeten sich Gesprächsgruppen. An den nach den
Filmbesichtigungen durchgeführten Aussprachen — ein
Dolmetscherteam des Weltkirchenrates übersetzte in die
drei Konferenzsprachen — kam oft eine sehr lebhafte
Kontroverse in Gang. Begeisterung und scharfe Kritik
überkreuzten sich. Katholiken (und nicht nur junge)
bezeugten Beifall für kritische katholische Produktionen, während

Protestanten andererseits eine glänzende Reportage
eines englischen Teams über die Stigmatisation von Padre
Pios mit Beifall bedachten. Eine Reportage der Engländer
über die Heilsarmee wurde von Katholiken lobend gestützt,
während holländische Songs, durch die die Kirche
befragt wurde, von Protestanten und Katholiken beklatscht
wurden. Die Konferenz begann im Dialog ihr eigenes
Gesicht zu gewinnen. Was wird wohl aus diesem

Kind zweier christlicher Konfessionen
werden, das da seine ersten Gehversuche machte? Diese
Frage setzte der Fernsehchef der deutschen Kirchen,
Oberkirchenrat Robert Geisendörfer (München und Frank-

105


	Filmforum

