
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 7

Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Sprengung des Festivals von Cannes ist die kommerzielle

Filmwirtschaft stärker als je.
Es bleibt nur die Aufgabe, die Bildung des Publikums,

von dem alles abhängt, mit allen Mitteln zu fördern, um aus
ihm einen kritisch-anspruchsvollen Partner zu machen.

Grundlagenforschung, gute Filmklubs, laufende Information
und Bearbeitung der öffentlichen Meinung durch gute
Filmzeitungen, Unterstützung von Experimenten, selbst im

«Untergrund-Film» — andere Möglichkeiten zur Verbesserung
der Situation gibt es nicht.

Der Filmbeauftragte berichtet

Kurzfilm des CVJM St. Gallen

«und sollt nicht tun...»
(3. Mose 18, 3—4) Schluss

Deutung des Films

Die Wahl des Film-Titels sowie die Schlüsselszene mit dem
krähenden Hahn geben eindeutig Aufschluss über die dem Film
zugrundeliegende Aussage. Wenn wir nun aber im folgenden
den Versuch unternehmen, den Film anders zu verstehen, so

gründet dies einerseits in einer Freiheit, die uns einer filmischen

(wie überhaupt einer künstlerischen) Aussage gegenüber
durchaus legitim zu sein scheint —- einer Freiheit übrigens, die
gerade im christlichen Raum möglich sein sollte — und
andererseits in den Erfahrungen mehrerer Diskussionen mit diesem
Film.

Wir deuten den Film als eine Auseinandersetzung mit der
traditionellen Form des Gottesdienstes aus der Sicht und
Erfahrung der Jungen. Wobei am Beispiel des Gottesdienstes als

einer zentralen Lebensäusserung der Kirche das Verhältnis
von Kirche und Mensch, die Beziehung von Kirche und Welt
überhaupt deutlich wird. Das Thema einer so ausgerichteten
Film-Interpretation könnte demnach lauten: *Wir Jungen und
der Gottesdienst», oder, in seiner Ausweitung: «Wir Jungen
und die Kirche». Wobei sich in Diskussionen mit der älteren
Generation immer wieder gezeigt hat, dass die Aussage des

Films durchaus nicht auf die Jungen eingeschränkt werden

muss, sondern allgemeine Gültigkeit beanspruchen kann. Das
Problem zeigt sich im Empfinden der Jungen nur in schärferen
Konturen und in stärkerer Herausforderung.

Dieses übereinstimmende Ergebnis mehrerer Diskussionen

war sicher nicht durch die sogenannte «Startfrage» von
vornherein festgelegt. Diese Frage war nämlich durchaus offen für
die Kritik an der Institution (im Sinne unserer Deutung) wie
für die Anklage an den Menschen und seine Umwelt (im
Sinne der Filmautoren). Sie lautete: In allen vier Bildern dieses

Films schweift der Konfirmand mit seinen Gedanken in
sein Alltagsleben ab. Woran liegt das? — Man könnte auch
mit dem Schlussbild des krähenden Hahnes einsetzen: Der
dreimal krähende Hahn hat von der Passionsgeschichte her
einen eindeutigen Symbolgehalt. Auf den Film angewendet:
Wer wird hier an sein Versagen gemahnt? Wer ist hier in
Anklage versetzt? Der junge Mensch? die Welt? Die Kirche?

Wenn der Film als Auseinandersetzung mit dem Gottesdienst
und im erweiterten Sinne mit den Lebensformen, oder besser

gesagt: mit den Formen, in denen die Kirche den Menschen zu
erreichen und anzusprechen sucht, verstanden wird, so ergibt
sich aus der Deutung der einzelnen Bilder eine erstauliche Fülle

von Einzelaspekten, aus denen die Situation der Kirche in
der Welt von heute einerseits und die Lebenssituation des

von seiner Umwelt geprägten Einzelnen und seine damit
zusammenhängende Not mit den traditionellen Formen der
Kirche andererseits deutlich werden. - Es wäre interessant,
dies an den Szenen des Films nun im einzelnen aufzuzeigen.
Wir begnügen uns hier jedoch mit einigen Andeutungen.

— Strasse und Verkehr werden zum Symbol der Hetze, der
Einengung (rote Ampeln), aber auch der steten Gefahr und
Bedrohung (Unfallwagen) und einer letzten Sinnlosigkeit (Ab¬

bruchplatz mit Friedhofstille). In einem Gespräch ist eine

Parallele zwischen den immer wiederkehrenden Stoplichtern
und den «Du sollst!»- und «Du darfst nicht!»-Gebärden des

Pfarrers gesehen worden, während ein anderer Teilnehmer die
verzweifelten aber offensichtlich weithin erfolglosen Bemühungen

des Polizisten auf der Verkehrskanzel mit der Situation
des Pfarrers auf der Kanzel in der Kirche verglichen hat. (Wie
sich in der Analyse überhaupt eine ganze Reihe solcher Parallelen

zwischen weltlicher und kirchlicher Situation ergeben

haben).

— Im Bild vom Pfarrer, der im Messerummel untertaucht
(ein für viele auf den ersten Blick schockierendes, als Anreiz
für die Diskussion aber äusserst ergiebiges Bild!) stellt sich
die heute so heftig diskutierte Frage nach einem neuen
Amtsverständnis, nach der «Rolle» des Pfarrers als Amtsträger und
als Mensch und letztlich nach dem Verhältnis von Kirche und
Welt.

— Der Zweikampf des Schülers mit seinem Lehrer stellt das

Autoritätsproblem zur Diskussion, das heute in Kirche und
Welt gleichermassen im Vordergrund steht. Auch da ergeben
sich zudem Parallelen zwischen einer falsch verstandenen
Autorität hüben und drüben.

— Das Ausmünden der Ekstase im Beatlokal in sinnlose und
zugleich entlarvende Explosion und das Einblenden sinnloser
Zerstörungen auf einem Kriegsschauplatz stellt letzte Sinnfragen

an unsere Welt und an die Aufgabe der Kirche angesichts

dieser Situation. Am Rande tauchte hier die Frage auf:
Was hat der Rauch der Explosion mit dem Rauch (ist es

Weihrauch?) in der Kirche zu tun, aus dem der Pfarrer mit
erhobenen Segenshänden sich wie eine Statue erhebt?

— Immer wieder geht es im Film um das Problem der
Vereinsamung des heutigen Menschen in seiner Umwelt, das Fehlen

echter Gemeinschaft, die Unfähigkeit zur Kommunikation:
in den Kirchenbänken ebenso wie im Beatlokal. Eine
Feststellung, die nicht nur als Unvermögen und Versagen des
Einzelnen verstanden wird, sondern sich als Frage und Anklage
zugleich an die vorhandenen Formen von Gemeinschaft richtet.

Dies einige Beispiele einer möglichen Auswertung des Films.
Sie sind in keiner Weise vollständig. Sie wollen nur aufzeigen,
wie reich an Bezügen dieser Film ist, wenn er im Sinne einer
kritischen Auseinandersetzung, die sich nach «innen» richtet,
verstanden wird.

Und zum Schluss noch die Frage: Ist es richtig, in der
Deutung dieses Films so sehr auf Einzelzüge einzugehen, ihn
zu allegorisieren? Müssten seine Bilder nicht wie ein biblisches
Gleichnis auf eine Hauptaussage hin gedeutet werden? Und
was wäre dann diese durch alle Bilder hindurchgehende und
sie verbindende Aussage? — Wir haben jeweils am Schluss

unserer Diskussionen den Versuch unternommen, die
Einzeldeutungen zu einer solchen Gesamtaussage zusammenzufassen.
Dabei hat sich gezeigt, dass die Einzelaspekte unserer Deutung
im Grunde doch Teile einer umfassenden Aussage sind. Diese
Aussage ist zwar vielleicht weniger «positiv» als die dem Film
ursprünglich zugrundeliegende. Aber sie ist insofern durchaus
als «positiv» und fruchtbar zu werten, als sie uns hilft, die
Situation der Kirche in der Welt deutlich zu erkennen. Der

103



Film vermittelt uns ein Stück der heute so dringlich geforderten

«Bewusstseinsbildung». Nicht nur über die Kirche, sondern
ebenso auch über den Einzelnen und seine Umwelt. Diese Deutung

enthält allerdings keine Antworten. Aber sie stellt die
Fragen richtig. Und die Fragen richtig stellen, heisst, auf Ant¬

wort aus sein. Der Film sagt: so ist es. Und er regt zugleich
an zum Nachdenken, zum Suchen von Lösungen. Er kann
darum überall da, wo offen und kritisch gefragt wird, eine

Hilfe, gewissermassen eine «Illustration» zu diesem Fragen
sein. S. Maurer

FILMFORUM
P: Paramount pictures in New York
R: Roman Polanski
B: R. Polanski nach dem Buch von Ira Levin
K: William Fraker
M:Krysztof Kameda
D: M. Farrow, J.Cassavetes, R.Gordon, S. Blackmer

M. Evans, R. Bellamy

«Rosemary's Baby» als Gesellschaftsspiegel
Gewiss kann dieser Film nach theologischen Gesichtspunkten

bewertet werden. Wichtiger — weil weniger vordergründig —
scheint mir aber eine psychologische und soziologische Wertung
und Interpretation. Polanski hat mit seinem harten und absolut

logischen Realismus die Wirklichkeitsnähe des Gezeigten
deutlich unterstrichen.

Zwei an sich «einfache» Fabeln, Grundmuster sozusagen,
lassen sich aus «Rosemary's Baby» herauslesen. 1. Gesellschaftskritik:

In unserer Gesellschaftsform ist der Mann das
beherrschende Elemen,t. In einem egozentrischen Streben nach Karriere

und Erfolg ist er bereit, mit der ihn umgebenden Gesellschaft

zu «paktieren», ihre Gesetze anzunehmen, sich ihren
Anforderungen kritiklos zu unterwerfen, solange ihm dies nützlich

scheint. Er «opfert» auf seinem «Weg nach oben» sogar
rücksichtslos seine Frau und wird — mit oder ohne Absicht —
schuldig an seiner «Familie». Die Frau, verhaftet in ihrer na-
turgemässen Bindung an das Kind, in ihrem rational nicht
messbaren «Mutter-Instinkt», unterwirft sich nach anfänglicher
Auflehnung, akzeptiert das Geschehene, den Verrat des Mannes

nicht um seinetwillen, sondern um des Kindes willen.
Die Frau ist in der schwächeren Position ,aber gerade daraus

schöpft sie die Kraft zum einzig möglichen und wahren
Weiterleben. — 2. Psychologisch: In einer scheinbar absurden Farce
schildert Polanski die «normalen», weil natürlichen, Aengste
einer Frau im Zusammenhang um die Mutterschaft. Das
beginnt bei der Empfängnis (der Traum, in dessen Verlauf ihr
Gatte vom rituell vorbereitenden «Priester» zum animalisch
aggressiven «Teufel» sich wandelt, kann eine Paraphrase sein

auf die Disproportionen zwischen heutigem Sex-«Kult» und
instinktivem Privat-Verhalten), es setzt sich fort während der

Schwangerschaft (die Furcht jeder Mutter, kein «normales»

Kind zur Welt zu bringen) und zeigt schliesslich in überdeutlichen

Chiffern die «Einsamkeit» der werdenden Mutter in
einer Familie, deren Harmonie durch das eigensüchtige
Verhalten des Gatten gestört ist.

In diesem Sinne ist «Rosemary's» Schicksal durchaus kein
Sonderfall. Polanski hat die präzisierenden Details menschlichen

Verhaltens in eine Vorlage eingebaut, die sich als mit-
telmässige und wenig differenzierende Grusel-Story präsentiert.
Erst dadurch ist der Film — auch formal — zu einem Meisterwerk,

zu einem Spiegel der Gesellschaft geworden.
qu.

Das Lächeln der Aufgeklärten friert ein

uj. Das Unheimliche an «Rosemary's Baby» ist, dass das

Abstruse im Gewände eines perfekten und realistischen
Hollywood-Thrillers (Hitchcock) daherkommt. Das löst eigentlich
den Schock aus, den wohl die meisten (mitdenkenden) Besucher

dieses Werkes empfinden. Sie sehen darin etwas, an das sie

als aufgeklärte Wesen längst nicht mehr glaubten: den Teufel

ROSEMARY'S BABY

(auch wenn der Gehörnte nur einen kurzen Auftritt in
Rosemary's schrecklichem Traum hat). Den Satan in einer uns
vertrauten Umgebung zu sehen, ihm sozusagen zu begegnen, das

ist für den Konfektionschristen der Gegenwart erschreckend
und bringt ihn aus dem Gleichgewicht. Sein gewohnheitsmäs-
siges Lächeln über diese Dinge, «die es ja gar nicht gibt», friert
ein. In seiner Verwirrung sucht er nach Deutungsmöglichkeiten.
Sein Benehmen ist jenes des Atheisten, der unvermittelt Gott
begegnet.

So wird Polanskis Film zu einer Abrechnung mit jener
Gesellschaft, die glaubt, Gott und Teufel überwunden zu haben,
deren Religionen das Standesbewusstsein, der Mammon und
der Erfolg, sind und die trotz ihrer Aufgeklärtheit nicht merkt,
dass die Loslösung von jenen Mächten, die sie gemeinhin als

die «höheren» bezeichnet, nicht möglich ist, weil der fehlende
Glaube ja doch nur dem Aberglauben Platz macht! Nichts
wäre indessen verheerender, als Polanski zum «göttlichen
Propheten in der Umkehrung» zu erheben. Der Stoff von Ira
Levin kam ganz einfach, sowohl seinen sozialkritischen Interessen
wie auch seiner — aus den früheren Filmen wohlbekannten
— Neigung zum Absurden entgegen. Und so ist Polanskis Film
eben nicht ein religiöser, auch nicht ein blasphemischer,
sondern in erster Linie ein sozialkritischer, einer über die Bereitschaft

des Menschen, sich für gewisse Gegenleistungen dem Bösen

zu verkaufen. Der Film ist im weitern — so meine ich —
ein Bekenntnis des Atheisten Polanski zum Vorhandensein von
überirdischen Kräften und Mächten, mögen sie nun Gott oder
Teufel heissen. Dass Rosemary sich am Ende des Films zu dem

von ihr geborenen Teufelsbraten bekennt, hat mit Mutterliebe
gar nichts zu tun, sondern drückt aus, dass sie bereit ist, sich

jener Macht zu unterwerfen, an die sie vorerst nicht glauben
wollte und gegen die sie sich dann später vergeblich aufbäumte.

«Wenn ich eine Botschaft gehabt hätte, hätte ich sie mit der
Post geschickt», hatte Roman Polanski zu seinem vorderen
Film «The Fearless Vampire-Killers» gesagt. Diese Worte gelten
auch für dieses Werk, wenn auch in einem anderen Sinne.
Polanski überlässt es dem Zuschauer, die Botschaft selber zu
finden. Das ist vielleicht das grossartigste an diesem Werk: es

vergewaltigt seine Betrachter nicht.

Magische Transzendenz — Spiel oder Spiegel?

Polanskis Film «Rosemary's Baby» geht über den «Tod Gottes»,

von Nietzsche und die negative «Gott ist tot»-Theologie
hinaus. Der Autor setzt mitten in die helle haushaltmechanisierte

und geschäftige Welt der New Yorker Gesellschaft in
kühner, ins Phantastische vorstossender Freiheit, mit feiner
Abstimmung der Details (Kräutergebräu und Kräuterkulturen

im Zimmer, Schokoladegetränk mit dem Namen «Chocolate

aspic» — aspic ist eine Giftschlange) und mit
Kontrastdarstellungen (die väterliche Gestalt des Hutch im Gegensatz
zu dem mit Krücken seine Rolle probenden, bereits dem
satanischen Kreis verfallenen Ehegatten) eine Gruppe von
Menschen in die Kinowirklichkeit, deren oberflächliches Leben à

la américaine schliesslich von der zweiten Schicht her, von der
dämonischen Transzendenz, motiviert erscheint.

Ueber den Tod Gottes (angedeutet im verkehrt am schwarzen

Wiegenschleier angesteckten Kruzifix) kommt es zu einer

spontanen Geburtstagsparty, zur Feier der Geburt eines

AntiGottes, eines Anti-Erlösers. Ein japanischer Fotograf tritt vor

104


	Der Filmbeauftragte berichtet

