
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 5

Artikel: Wie sollen wir Filme beurteilen? [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM UND LEBEN

Wie sollen wir Filme beurteilen? Kurzreferat an der Studienkonferenz der Interfilm in Arnoldshain.

Schluss

F.H. Dieses Kriterium des Niveaus eines Films ist wichtig,
denn von ihm aus erhalten viele andere seiner Eigenschaften,

Schönheit, Hässlichkeit, Güte oder Bösartigkeit usw.
ihr positives oder negatives Vorzeichen. Oft tritt hinzu,
dass ein sorgfältiges Abwägen Platz greifen muss, gegen
Negatives können vielleicht Ausgleichswerte an anderer
Stelle aufgezeigt werden usw. Dies gilt alles auch für
Erscheinungen im Film, die als Spuren des Evangeliums in

Frage kommen können.

Allerdings ist bei diesen etwas anderes bedeutsam: der
Sinn, den der Filmschaffende seinem Werk geben wollte.
Vielleicht war es nur der, möglichst viel Geld damit zu
scheffeln, womit er bald für uns erledigt ist. Doch ist auch
hier Vorsicht geboten: es kann geschehen, dass ein
kommerzieller Film sich als höchst wertvoll erweist, wie etwa
«les Enfants du Paradis», der aus rein finanziellen Gründen
gedreht wurde, um den französischen Schauspielern in
den schweren Tagen der deutschen Besetzung zu etwas
Geld zu verhelfen.

Auch vom Sinn aus kann die Doppeldeutigkeit beim Film
abgeklärt werden. So kann Nacktheit unter Umständen
positiv zu werten sein. Etwa um das nackte Elend des
Menschen in zerstörter Umgebung oder im Kriege zu zeigen, z.
B. in Biafra. Auch Gewalttaten können positiv sein, wenn
sie etwa in Notwehr erfolgen, sei es bei einem Angriff
auf einen Einzelnen, dessen gutes notwendiges Recht sie
ist, oder sei es bei einem Ueberfall auf ein Land, das sich
zu wehren für sich und seine Nachbarn das Recht und die
Pflicht hat. Der erkennbare Sinn gestattet, auch hier
Eigenschaften eines Films positiv oder negativ zu werten. Grossen

Filmschöpfern ist es ja wie andern Künstlern in ihren
Werken immer auch darum gegangen, Lebensvorgänge
irgendwie zu deuten, ihnen, die vielleicht der grossen Masse
unverständlich sind, einen Sinn zu geben.

Von hier aus ist es nicht mehr weit zum auch vertretenen
Standpunkt, dass jeder Film eben ein Werk sui generis
darstelle, dass er gewissermassen selber den Masstab in
sich trage, nach welchem er gemessen werden müsse.
Doch kann auch mittels Vergleich manches Wesentliche
abgeklärt werden. Gewiss sind die Empfindungen und
Gefühle, die ein Film erweckt, immer wieder anders, doch
lassen sich gerade aus ihrer Verschiedenheit durch Vergleich
wertvolle Schlüsse auf Sinn und Niveau ziehen.

Allerdings: Filme sind in ständiger Entwicklung begriffen,

wenn dies auch erst in längern Abschnitten deutlich
erkennbar wird. Der bürgerliche Film der Vorkriegszeit
vermied es zum Beispiel, die Welt der Arbeit zu zeigen. Diese
Lücke wurde dann vom Neo-Realismus ausgefüllt. Er wollte
dem Alltäglichen sozusagen die Allüre des Sakralen
geben, des Festes. Demgegenüber hat dann der tschechische

Film der Sechziger Jahre wiederum die Welt der
Arbeit darzustellen versucht, wenn sie kein Fest ist, das
Geschlecht, wenn es keine Zeremonie ist, das Leben, wenn
es kein Melodrama ist.

Solche Wandlungen werden auch bei der Suche nach
Spuren des Evangeliums beachtet werden müssen.

Von diesen und ähnlichen grundsätzlichen Erwägungen
aus muss an die Filme herangetreten werden. Der
Gesichtspunkt von Niveau und Sinn zum Beispiel lässt rasch
minderwertige Produkte ausscheiden. Es ist jedoch zu
beachten, dass niemand ständig nur höchstwertige Filme
verlangen kannn. Meisterwerke sind auch beim Film
seltene Glücksfälle. Doch verbietet auch die Bibel keineswegs

den Spass, die Freude, also gute Unterhaltung,
sodass sich lange nicht alle kommerziellen Filme stur ableh¬

nen lassen, wie es heute manchenorts üblich geworden ist.

Schwieriger wird die Sache nur bei den sogenannten
«religiösen» Filmen, den direkten Versuchen, spezifisch
religiöse Themen auf die Leinwand zu bringen. Es ist schon
behauptet worden, allerdings nicht von protestantischer
Seite, dass der Film der 5. Evangelist sei. Man könnte das
beinahe glauben, wenn man weiss, dass bis jetzt seit
1897 total 37 Christus- oder Passionsfilme gedreht worden

sind. Das Thema ist das meistbehandelte der ganzen
Filmgeschichte. Dazu kommt ein ganzes Heer von hagio-
graphischen Filmen, von Heiligen, religiös namhaften
Persönlichkeiten, Päpsten, Märtyrern, Reformatoren usw. Auch
Priesterfilme und solche über religiöse Institutionen
neben Thesenfilmen lassen sich nicht mehr zählen. Doch
zeigt sich gerade bei ihnen ihre Abhängigkeit vom Kriterium

des Niveaus. Es steht zum Beispiel fest, dass ein
Film wie die «Strada» die Menschen mehr erschüttert hat
als irgendein Christusfilm. Vielleicht ist gerade das
Ungöttliche, das scheinbar Niedrige, der heutige Weg zu
Gott. Selbst ein religiös aggressiver Film wie etwa «Viri-
diana», packt viele Leute stärker, wobei allerdings zu
sagen ist, dass gerade bei Bunuel jene unterirdische
Christlichkeit spürbar ist, der er nach wie vor verhaftet bleibt.
Entgegen einer landläufigen Meinung kommt es bei der
Beurteilung eines Films nicht auf den Stoff an, er ist kein
Kriterium, ein grosser Stoff kann einen sehr schlechten
Film erzeugen.

Zahlreich sind die Filme, die nicht in erster Linie Kunst
sein wollen, sondern Träger von Ideen, die Thesen
aufstellen und verteidigen, vielleicht auch ein Image schaffen
wollen, in der Hoffnung, Menschen beeinflussen oder gar
wandeln zu können. Es handelt sich hier um einen uralten
Dualismus aller Kunst: einerseits die Poesie einer Idee,
andererseits die nur malerisch wiederzugebende Schönheit
der Erscheinungen und Bilder. In der Malerei ist es der
Gegensatz zwischen Lionardo und Tizian, beim Film etwa
jener zwischen den «Enfants du Paradis» und Bressons
«Jeanne d'Arc». Der einen Begabung droht die Kälte, der
andern die Ueppigkeit. Zahllos sind die Ideen, die man hier
vorgesetzt bekommt, wobei selbstverständlich die gerade
herrschenden geistigen Strömungen dahinterstehen, Exi-
stenzialismus usw., sodass sich oftdie Notwendigkeit ergibt,
die Kriterien in der Theologie oder doch in der Philosophie
zu holen, oder auch in Geschichte und Politik. Hier wurde
auch die Erfahrung gemacht, dass manchmal Filme nur der
unreife Ausdruck eines Kommenden gewesen sind, wobei
sie noch unklar und verwirrt anmuteten, weil sie eben einer
Uebergangszeit angehörten, wie etwa die Anfänge des
deutschen Expressionismus.

Die Empfehlung der Weltkirchenkonferenz von Uppsala,
für künstlerisch hochwertige Filme zu sorgen, ruft nach
weitern Kriterien. Sie ist übrigens doppelt angebracht,
denn die Kunst, dieses grosse Menschheitswollen,
besitzt etwas höchst Entscheidendes: eine verwandelnde
Kraft. Und zwar zu einer Wandlung im Menschen zum
Höheren, sie kann in Spitzenfällen eine Erschütterung
vollbringen, welche die Griechen Katharsis nannten, eine
seelische Reinigung. Sie kann nicht nur neue Leitbilder
aufstellen und neue Verhaltensweisen inspirieren, sondern
kann dies alles in Richtung eines Bessern, Gereinigten. Die
Leidenschaft zur Vollkommenheit steckt in ihr, sie will nicht
etwa nur Schönheit, sondern etwas Neues, Unvergleichbares,

Einmaliges. Es gibt eben Dinge auf der Welt, die
nur mittels eines Kunstwerkes gesagt werden können, das
Kunde von einer andern Welt gibt. Unsere Haltung auf der
Welt ist jedoch immer die leidenschaftliche Anteilnahme

70



am Menschen, der aber durch echte Kunst sich verändern
lässt, — oft eher als durch Worte und Diskussionen, —
weshalb wir an ihr höchst interessiert sind.

Doch dabei erhebt sich sofort auch die Frage nach ihren
Grenzen und den allfälligen Kriterien dafür. Auch die
Kunst kann zum Götzen werden, zum Religionsersatz, auch
die Filmkunst, etwa in Gestalt einer Hetze nach immer
neuen Filmerlebnissen. Hier ist wohl das Kriterium des 1.

Korintherbriefes 6. Kapitel, wonach uns alles erlaubt ist,
uns aber nichts gefangen nehmen soll, angebracht. Auch
die grösste Verzauberung und Selbstvergessenheit
angesichts eines Meisterwerkes darf uns nicht jede Distanz
verlieren und kritiklos werden lassen. Wichtiger noch ist hier
eine andere Perspektive: Es gibt viele Menschen, die auch
von einem Meisterfilm nicht angerührt werden, die es nicht
erjagen, weil sie es nicht fühlen. Sie besuchen einen
solchen Film aus andern Gründen, weil er vielleicht auch
einige gewagte Szenen zeigt und drgl. Ein Beispiel dafür
war «Das Schweigen», dessen Massenbesuch nicht immer
auf seine grossen Werte zurückzuführen gewesen sein
dürfte. Die Szenen, die magnetisch wirkten, waren
künstlerisch begründet, wenn auch einige kleine Spitzen ohne
Gefahr für das Ganze hätten geschnitten werden können.
Müssen wir hier angesichts des Unverständnisses Mancher
einen solchen bedeutenden Film ablehnen, weil sie Schaden

nehmen könnten? Wo ist hier das Kriterium?

Ich glaube wir dürfen das nicht. Es gibt viele Beispiele
für das Unverständnis vieler Leute gegenüber grossen
Werken, und es hat sich nie gelohnt, ihm nachzugeben.
Als Manet sein grossartiges Bild «Das Frühstück im
Grünen» (gestützt auf das ja auch ein Film gedreht wurde),
erstmals ausstellte, musste es vor den Stöcken und Schirmen

einer empörten Menge polizeilich geschützt werden.
Heute sehen wir im Louvre darin nichts mehr als ein
Meisterwerk einer grossen, schon längst klassisch gewordenen

Kunst. Ich glaube nicht, dass wir Christen uns vor
Kunstwerken zu den Leuten mit den Schirmen und Stök-
ken gesellen sollten. Wir müssen vielmehr dafür sorgen,
dass alle Mitmenschen sich solchen öffnen und von ihnen
erfasst werden, auch wenn es nie alle sein werden. Doch
wer es sein wird, wissen wir nicht, aber dass es möglich
ist, das wissen wir gerade aus einem grossen Film, der
«Strada», wo am Schluss in das finstere Kellerloch der
Seele des Jahrmarktsathleten ein Strahl gnadenvoller Liebe

fällt. «Gott ist», wie es einst Goethe formuliert hat,
«Gott ist stets in höhern Naturen tätig, um die geringeren
heranzuziehen, «und das gilt auch bei wertvollen Filmen,
die wir an der Auswirkung auch dann nicht hindern sol-
sen, wenn sie von Vielen arg missverstanden werden. An
uns liegt es, für ein waches Publikum zu sorgen, das seine
Kriterien kennt und fühlt, sich aber auch klar ist, dass
jedes Urteil immer nur anregen und klären, aber niemals
endgültig und absolut sein kann.

Verteidigung Godards?
FH. Godard hat für sein Verhalten in England, über das

wir kürzlich berichteten, («Godard noch böser auf Alle
und Alles», FuR, Nr. 1/1969) einen Verteidiger gefunden.
Allerdings keinen in England selbst, sondern in Deutschland,

Herrn Heinz Ungureit, der sogar in einer kirchlichen
Filmzeitschrift für ihn eintritt und uns angreift. Zwar
vermag er keine unserer Feststellungen über den Verlauf der
Première des Films «One plus one», in London, die gegen
den Willen Godards durchgeführt wurde, zu bestreiten, doch
sucht er sie dadurch zu entwerten, dass sie «offenbar aus
zweiter Hand» stammten. Dazu versucht er Godards «Zorn»

Ein charmanter, menschlicher Film mit sehr französischen Leuten

ist «Geraubte Küsse». Hier das Liebespaar 3.P. Léaud und
Claude Jade

damit zu erklären, dass sein Produzent den Schluss des
Films abgeändert habe.

Herr Ungureit hat Pech. Inzwischen ist uns ein eingehender
Bericht der BBC in London, deren Zuverlässigkeit im

Westen niemand ernstlich bestreitet, zu Gesicht gekommen

in ihrem offiziellen Organ «The Listener» (vom 12.
Dezember 1968), der bis in die Einzelheiten mit unserer
Darstellung übereinstimmt. Unser Blatt besitzt gerade in England

seit alten Zeiten sehr gute Korrespondenten, auch
wenn sie nicht immer als Urheber der Informationen
genannt sein wollen- Unser Bericht ist nur noch dadurch zu
ergänzen, dass die hervorragendste Filmkritikerin Englands,
Dillys Powell (Times) erklärte, der neue Godard-Film sei
nicht wert, erwähnt zu werden, und der linksstehende
Kritiker Colemans zusammen mit Gesinnungsgenossen die
Vorführung nach der 1. Hälfte mit den Worten verliess:
«Peinlich und dumm», («Painful and brainless»).

Aus der Darstellung der BBC ergibt sich ebenfalls, dass
nicht einmal der Titel des Verteidigungsartikels, «Darf man
seinen Produzenten ohrfeigen?» richtig ist. Denn Godard
verabreichte diesem keine Ohrfeige, sondern schlug blind
mit der Faust zu (wie schon in Cannes). Und er hat den
Produzenten nicht geschlagen, weil dieser einen eigenen
Schluss gedreht hat, wozu er gar keine Veranlassung
gehabt hätte, da der Film mit seiner Schlussversion
gezeigt wurde. Nein, Godard war wütend, weil von den ca. 250
Anwesenden nur sechs mit seiner Aufforderung einverstanden

waren, das Kino wieder zu verlassen, das Eintrittsgeld
zurückzuverlangen und es der rabiaten «Black Panther»-
Bewegung nach Amerika zu senden (nicht der milderen
Black Power-Bewegung Herrn Ungureits, von der nie die
Rede war). Er hat seinen Film nur als Lockvogel benützen
wollen, um dieser eine finanzielle Demonstration zu
verschaffen.

Dass dies missglückte, versetzte ihn in eine sinnlose Wut,
nicht nur in «Zorn», die ihn auf den Ersten einschlagen
liess, der neben ihm stand, und das war sein Produzent. Er
hat dadurch allerdings die Ueberzeugung der Engländer,
nur noch ein pathologischer Fall zu sein, verstärkt.

All das ist jedoch nebensächlich. Entscheidend ist, dass
Godard durch Tat und Film wieder die Anwendung
blutigster Gewalt gegen alles fordert, was seiner politischen
Ueberzeugung widerspricht. Ueber seinen letzten Filmen
könnte als Motto der Refrain eines verstaubten Revolutions-

71


	Wie sollen wir Filme beurteilen? [Schluss]

