
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 21 (1969)

Heft: 25

Artikel: Keine Filmkritiken mehr

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM UND LEBEN

Keine Filmkritiken mehr
FH. Wieso nicht? Vorläufig sind sie bei uns in allen

Presseorganen noch anzutreffen. Und im Gegensatz zu
Deutschland wird auch bei uns die Notwendigkeit kirchlicher

Filmbesprechungen nirgends angefochten. Wenn dies
dort geschehen ist, so dürfte dies mit der Unsicherheit
zusammenhängen, mit dem, was Intendant Hess kürzlich in

einem Referat in Berlin als «geistige Verwirrung» bezeichnete,

die dort auf dem Gebiet der kirchlichen Filmarbeit
herrscht und beispielsweise dazu geführt hat, dass die
Stelle des evangelischen Filmbeauftragten noch immer
nicht neu besetzt worden ist.

Die evangelische Filmarbeit hat bei uns unter andern
Auspizien und aus andern Gründen begonnen als in Deutschland.

Wir waren nicht 13 Jahre von der Weltproduktion an
Filmen isoliert und brauchten nichts nachzuholen. Wir hatten

überall Anknüpfungspunkte, um weiter daran zu weben,
nirgends befanden sich Löcher. Die grosse Breitenwirkung
des Films in der Gesellschaft war uns ebenso klar wie seine

Tiefenwirkung, mit der er die Menschen durch das
bewegte Bild beeinflusste. Und diese Menschen waren unsere

Nächsten, wodurch es unmöglich wurde, den Film aus
dem kirchlichen Aufgabenkreis auszuklammern. Auch über
die Ursachen, welche die enorme Auswirkung des Films
bewirkten, herrschten keine Zweifel, damit auch nicht über
das, was zu geschehen hatte: Stärkung des kritischen
Urteilsvermögens des Beschauers, vor allem durch laufende
Besprechungen der angebotenen Filme, und zwar in
kritischer Weise, kurz «Filmkritiken» genannt.

Auch diese, von der Wirtschaft oft geschmäht, innerlich

auch sich selbst ebenso oft kritisch beobachtend,
haben Entwicklungen durchgemacht, auf die wir hier nicht
näher eingehen können. Heute ist die Situation etwa die,
dass zwei Arten von Filmkritik verfolgt werden können:
eine solche, die den Film mehr soziologisch als Ausdruck
der herrschenden Zeitströmung auffasst und ihn nach
dem Masstab der Uebereinstimmung mit diesen beurteilt,
und eine mehr ästhetische, welche im Film das Kunstwerk

sieht und alle Filme, die kein solches sind, ablehnt.
Die soziologische, besonders von der politischen Linken
vertreten, misst jeden Film vorwiegend an der Kritik, die
er der heutigen Gesellschaft zuteil werden oder die sich
mit ihm demonstrieren lässt. Eine weitere Form, die mehr
feuilletonistische Kritik, ist aus den seriösen Organen
verschwunden, sie nahm den Film nicht ernst, witzelte nur
mehr oder weniger geistreich über ihn. Die kirchliche
Filmkritik bemühte sich um eine Synthese zwischen den
beiden ersten Gestaltungen im Rahmen ihres Wertsystems.

Das alles wird zu ändern versucht, allerdings nicht von
uns aus. In Deutschland soll die Filmkritik durch etwas
Neues abgelöst werden, durch die «Film-Analyse». Sie
scheint allerdings nicht auf grössere Zustimmung zu stos-
sen. (Um der Gerechtigkeit willen muss gesagt werden,
dass es in Deutschland auch bereits Stimmen von
Fachleuten gibt, welche die «soziologische» Filmkritik, welche
den Film nur als Gesellschaftswert beurteilt, angreifen.)

Doch wird für die Analyse, von der Film- und
Fernsehakademie in Berlin ausgehend, auch bei uns geworben.
Der Film wird darin auf Grund soziologischer Ueberlegun-
gen methodisch in einzelne Bestandteile zu zerlegen
versucht, die allen Filmen gemeinsam sein sollen. Es hantelt

sich um ein rational-wissenschaftliches Vorgehen, das
keine andern Wertsysteme und Kritiken neben sich gelten
lässt, besonders keine a-rationalen, wozu vor allem die
moralischen, politischen, religiösen und ästhetischen
gerechnet werden. Offenbar soll nach dem Beispiel der
Kunstwissenschaft vorgegangen werden, die ebenfalls
Kunstwerke, z.B. Bilder, nach allen Richtungen zu analysieren

und daraus Rückschlüsse auf deren Produzenten zu ziehen

sucht. Allerdings hat diese schon längst erkannt, dass
es auf diese Weise nie gelingt, dem Geheimnis eines
Kunstwerks auf die Spur zu kommen.

Innert dieser Grenze kann selbstverständlich auch eine
methodische Analyse einige Aufschlüsse von Wert über
einen Film hervorbringen. Es wäre nicht schlecht, die
Faktenwelt über wertvollere Filme systematisch aufzubauen.
Sie könnte der Ausbildung der Filmkritiker dienen, sie über
Filmgeschichte und Geschichte seiner Stile, über
Voraussetzungen des Spiels, der Regie, der Kamera, der Dekoration

orientieren.
Doch man täusche sich nicht. Der Film ist eine Kunst -—

dass nur wenige Filme es sind, spricht so wenig dagegen
wie die Tatsache, dass es neben den grossen Literaturwerken

Schundliteratur gibt — und das Entscheidende
über ein Kunstwerk, sei es in der Malerei oder der Musik
oder sonstwo, kann nie durch blosses logisches Denken
herausgefunden werden. Einem Film nur mit nüchternen,
sachlichen Reflexionen nach Schema gerecht zu werden,
ist völlig ausgeschlossen. Zu glauben, einen Film zu
zerlegen und dann zu wissen, was er sei, erinnert an einen
der schlimmsten Schildbürgerstreiche des 19. Jahrhunderts:
Ein Atom Chlor und ein Atom Natrium ergibt Kochsalz.
Damit glaubte die Wissenschaft damals genau zu wissen,
was Salz sei. Es wurde das qualitativ andere, welches das
Salz vom Chlor und Natrium unterscheidet, das Neue an
ihm, völlig übersehen, gerade das Wesentliche daran,
wodurch es wertvolles Salz ist. Oder in dem kleinen Bild von
Rembrandt «Der geschlachtete Ochse» im Louvre ist das
Wunder der Erscheinung so vollkommen wiedergegeben,
dass darin der ganze Kosmos schwingt. Beinahe komisch
wäre es, hier analysieren zu wollen, wie der Maler die
Perspektive angeordnet, wie er die Farben gesetzt, den
Pinsel gehalten hat usw. Es kann dies höchstens für
angehende Maler interessant sein, doch bleibt es Kärrnerarbeit,

wertlos für die Beurteilung. Es handelt sich hier um
zwei verschiedene Lebensbereiche, um intellektuelle,
methodisch dirigierte, logische Denkarbeit, und um a-rationale,
schöpferische, geniale Intuition. Auf dem Gebiete der
Kunst, auch der Filmkunst, kann nur die letztere ausschlaggebend

sein. Deshalb ist auch mit Recht gesagt worden,
dass, wer vor einem grossen Film ruhig und kalt bleibt, so
dass er eine rationalistische Analyse vornehmen kann,
nicht zur Filmarbeit taugt.

Film ist eine Einheit und muss wie jedes Kunstwerk als
Ganzes genommen werden. Eine intellektuelle Zerlegung,
sie mag noch so logisch sein, kann niemals die Kunstkritik
ersetzen. Im Ganzen sind künstlerische und ethische
Momente enthalten, die bei einer Besprechung nicht einfach
ausgeklammert werden können. In der Analyse finden sie
keinen Platz, denn diese ist wertblind. Wertblindheit aber
kann bei aller Logik in Chaos führen. Wir können uns gut
erinnern, wie in den Fünfziger Jahren von Seite der
Filmwirtschaft immer wieder das Ansinnen an die berufsmässige

Kritik gestellt wurde, doch endlich nur «berichtend»,
«sachlich» zu schreiben, das heisst ohne zu urteilen und
zu bewerten, nur die Filmstory zu schildern und alles
andere fallen zu lassen. Das wurde mit Recht als eine Zumutung

empfunden und abgelehnt. Wo kämen wir hin ohne
kritische Bewertung?

Die Kirchenkonferenz von Uppsala wusste, warum sie
«künstlerisch hochwertige» Filme forderte. Sie hat damit
auch das Signal gegeben, alle Filme kritisch auf ihren
künstlerischen Wert zu prüfen. Denn mit der Kunst unaus-
löslich und unzerlegbar verschmolzen ist auch die Ethik
eines Films. Ein künstlerisch grosser Film adelt auch
schreckliche Vorkommnisse, wie sich immer wieder
feststellen lässt. Ohne Wertung müsste auch der Zuschauer,
dessen kritisches Urteil gefördert werden soll, besonders

390



der jugendliche, bei Null anfangen. Ohne solche würden
die Menschen oft in den grössten Film-Mist hineintrampen.
Denn kirchliche Filmkritik hat zuvorderst Information zu
sein für die Filminteressierten — auch für jene vor dem
Fernsehschirm — wenn sie echte Hilfe sein soll. Und dazu
gehört, dass sie vollständig ist, also auch die künstlerischen,

ethischen, weltanschaulichen Gesichtspunkte
heranzieht, besonders im Hinblick auf ihre Auswirkungen in

der Oeffentlichkeit. Es ergibt sich das auch aus der
Notwendigkeit für die Kirchen, für alle Probleme glaubwürdige
Antworten zu finden, statt immer nur Fragen aufzuwerfen,
was für sie auf die Dauer selbstzerstörerisch sein kann.

Dazu kommt die grosse Tiefenwirkung, die ein Film in

einem Menschen ausüben kann. Er spricht nicht in Begriffen

zu uns, sondern in Bildern. Diese sind jedoch die Sprache

der Seele. Mit Begriffen lässt sich nicht lebendig
verkehren, wohl aber mit Bildern, die unser Unbewusstes
ansprechen, dieses Meer, aus dem wir alle leben. Hier können

die Menschen im Innersten getroffen werden, erschüttert,

berauscht, verlockt, nicht selten hingerissen zu guten
oder zu Untaten. Beispiel ist jener Vorfall in Krakau: als
dort im Krieg der scheussliche anti-semitische Hetzfilm
Goebbels «Jud Süss» gezeigt wurde, stürmten die Zuschauer

am Schluss der Vorstellung auf die Strasse und schlugen

jeden nieder, der einen Judenstern trug. Das kann nur
der Film fertigbringen, weder ein Gemälde, noch Musik,
und die Kirchen können diese Tiefenwirkung nicht ignorieren.

Wir stehen hier vielleicht bald wieder vor einer Ueber-
schwemmung mit Tendenzfilmen, welche die Menschenmassen

aufwiegeln wollen. In manchen Ost-Staaten werden
heute wieder fast nur solche geschaffen. Eine wertende
Sichtung, nicht nur eine wertfreie Analyse, schulden wir
auch deshalb allen unsern Nächsten. Selbstverständlich
muss durch eine solche auch mit Nachdruck auf wertvolle

Filme hingewiesen werden, welche das künstlerische
Urerlebnis schenken und Befreiung aus den Verstrickungen

des Tendenzkampfes gewähren. Wie alle Kunstwerke
hat der vollkommene Film eine verwandelnde Kraft, trägt
Gesetz und Notwendigkeit in sich und ist ein Organismus,
der nur so sein kann. Dadurch befreit und erhellt er, und
der empfängliche Mensch wird die Vorstellung reineren
Herzens und frommeren Sinnes verlassen.

Dass auch die grosse Breitenwirkung des Films eine
wertende Kriik verlangt, bedarf keiner langen Ausführungen.
Es gibt Filme, die von über 100 Millionen Menschen
gesehen worden sind. Die Folgen können gut oder verheerend

sein, wie in Nazi-Deutschland, sofern die Zuschauer
nicht über genügend kritisches Urteilsvermögen verfügen.

Möglichkeiten raffinierter Manipulationen sind zahllos,
die «geheimen Verführer», die sich des Films bedienen,
ebenfalls. Eine bloss intellektuell-analysierende Einstellung
bleibt da steril.

Gegen die wertende Filmkritik ist vor allem von Seiten
der Filmwirschaft der Vorwurf erhoben worden, sie sei
subjektiv. Nun lässt sich die Subjektivität aus dem Film
niemals wegdenken, auch der Schöpfer des Films gibt mit
diesem eine subjektive Aeusserung, manchmal eine sehr
einseitige. Doch das ist gerade das Wertvolle daran, es
ist die Ausstrahlung seiner besonderen Persönlichkeit, die
ein einziges Mal existiert. Gerade auf diese Einmaligkeit
kommt es in einem Kunstwerk an. Umgekehrt verhält es
sich gleich auf der empfangenden Seite. Auch hier ist es
wichtig, dass die Einmaligkeit des Kritikers zur Geltung
kommt, seine besondere Eigenart der Auseinandersetzung
mit dem Werk. Eine Kritik soll bei allem sorgfältigen
Abwägen und bei allem Streben nach Objektivität immer
auch ein persönliches Bekenntnis des Kritikers sein. Nur
dadurch kann er den Mitmenschen eine echte Hilfe sein.
Es wäre ein Jammer, wenn alle Kritiker über jeden Film
uniform das Gleiche schreiben würden. Der Mensch ist
schliesslich nur durch sein individuelles Selbst wertvoll,

Trotz des geschmacklosen Geschäftstitels sowie durchschnittlicher

Gestaltung ragt der Film «Der Killer und die Dirne»
dank Burgess Meredith (hier mit Lili Palmer) und einem
interessanten Dialog um ein wichtiges Thema über den
Durchschnitt hinaus.

worin er sich von den Andern unterscheidet, nicht durch
das, was wir kollektiv alle gemeinsam haben. Besonders
kirchliche Kritik würde hinfällig, wenn alle das gleiche
schreiben würden. Der interessierte Zuschauer wird
gerade durch verschiedene Stellungnahmen bereichert, sein
kritisches Bewusstsein geweckt und geschärft. Es darf
nie soweit kommen, wie seinerzeit in Los Angeles, wo die
Kritiker bei jeder Première sich vorher telefonisch verständigten,

was sie schreiben würden, und der an einem Film
besonders interessierte Zuschauer wusste, dass er, wenn
er eine Kritik gelesen, auch alle andern gelesen hatte.
Das war keine Hilfe mehr. Die Hollywooder Filmmogule,
welche hinter der Sache standen, liessen sie schliesslich
selbst wieder fallen.

Die Zukunft der menschlichen Gesellschaft, irdisch
gesehen, hängt davon ab, dass sie über ein grosses
Ideenpotential verfügt, über ein unerschöpfliches Reservoir an

guten Ideen. Deshalb muss die menschliche, einmalige
Individualität gefördert werden. Hier wäre anzuschliessen,
nach welchen Kriterien dies durch den Film erfolgen soll,
nachdem feststeht, dass den Mitmenschen auch hier nur
durch wertende Kritik, nicht durch wertblinde Analyse
geholfen werden kann. Wir müssen hier jedoch abbrechen.
Es stellt sich da das Problem der Wertsysteme, dessen
Wahl für den Christen kein Problem ist. Ueber seine
Anwendung in der Filmkritik wäre noch manches zu sagen.
Klar sollte man sich jedenfalls darüber sein, dass die
Gefahr des Films nicht beim Film liegt, sondern beim
Zuschauer. Um ihn und seine Seele muss gerungen werden,
er steht für uns letzten Endes im Mittelpunkt und nicht
das Kunstwerk. Er muss von der blossen Film-Konsumen-

391



tenhaltung abgebracht werden, zwischen ihm und den Männern

der kirchlichen Filmarbeit muss ein dauernder Kontakt,

eine Art Gemeinschaft hergestellt werden. Das erfordert

vom kirchlichen Filmkritiker Können und
Verantwortungsgefühl, auch wenn er nur eine kleine Stimme in der
schreienden Wildnis der Publizität und im rauschenden,
machtvollen Dschungel der kommerziellen Welt besitzt.

Geheimnisvoller Wettlauf
FH. Dass ein Mann wie Peter Tschaikowsky früher oder

später zum Filmhelden befördert würde, war vorauszusehen.
Weniger, dass dies gleich zweimal erfolgen würde, einmal
in seiner russischen Heimat und das andere Mal in England,
und zwar im gleichen Zeitpunkt. In den Bray-Studios in England

arbeitet der Regisseur Ken Rüssel schon seit Monaten
an einem Film über ihn, «Das einsame Herz», und Richard
Chamberlain spielt darin die Rolle des schwarzbärtigen
russischen Komponisten. Glenda Jackson ist seine Frau.

Viel mehr ist an Ort und Stelle allerdings nicht zu
vernehmen, alles hüllt sich in Schweigen, selbst die sonst so
publicity-tüchtigen Schauspieler. Grund dafür ist die
Tatsache, dass die Russen möglichst wenig über die englische
Fassung erfahren sollen. Möglicherweise kommt der
russische Tschaikowsky früher heraus, und es wäre peinlich,
wenn darin wichtige Sequenzen, die im englischen enthalten

sind, bereits zu sehen wären. Dieses Risiko wollen die
Engländer nicht eingehen.

Die Russen sind schon seit anderthalb Jahren an dem
Film, während die Engländer für ihre Vorbereitungen nur
fünf Wochen brauchten und an Weihnachten abgedreht
haben möchten. Regisseur des russischen Films ist
Ex-Hollywood-Veteran Dmitri Tiomkin, den Tschaikowsky spielt
Smoktunowsky, der vor einigen Jahren einen grossartigen,,
russischen «Hamlet» hinlegte. Die Russen, die wenig kul¬

turell schöpferische Geister aus der Gegenwart verfilmen
können, und deshalb in die russische Vergangenheit
zurückgreifen, wollen ihren Leuten einen nationalen Helden zur
Verehrung vorführen. Demzufolge nehmen sie es mit der
Wahrheit nicht so genau, denn Tschaikowsky war in
manchen Dingen kein Vorbild. So war er homosexuell und
verbarg diese Neigung keineswegs stark. Diese und ähnliche
Dinge wollen die Russen weglassen.

«Unser Tschaikowsky verfügt über gefühlsmässige
Ehrbarkeit. Wir wünschen nicht zu zeigen, wie er Knaben nachläuft.

Unsere Gestaltung ist viel einfacher, weniger
kompliziert-geistreich. Wir zielen auf eine Massen-Zuschauerschaft,

was wir ganz verdammt wichtig finden. Ich bin sicher,
dass viele Kritiker den Film als Mist bezeichnen werden.
Das geht ganz in Ordnung. Ich begrüsse alles, was sie
sagen — solang als es die gewöhnlichen Leute veranlasst,
hinzugehen und sich den Film anzusehen.» So Tiomkin.

Das ist nicht Russeis Art. Er vermag Tschaikowsky nicht
als einen unglücklichen, jedoch normalen Komponisten zu
sehen, dessen periodische Seelenkater niemals ganz
verschwanden. Die Wahrheit in künstlerischer Form darzubringen,

nur das scheint ihm angemessen. Und bei Tschaikowsky

ist eine Gestaltung im Sinne Freuds und vielleicht
auch Strindbergs unerlässlich; sie allein kann den Schlüssel
zu seinem Wesen liefern. Dass er trotzdem ein bedeutender
Mann und schöpferischer Musiker war, hat damit nichts
zu tun und bleibt unbestritten.

Ken Rüssel ist ein junger, unternehmungslustiger Regisseur.

Um die United Artists für den Film zu gewinnen, sagte
er ihr nur, er möchte einen Film «über einen Homosexuellen
drehen, der eine nymphomane Frau geheiratet habe.» Das
fanden die so interessant, dass er sofort grünes Licht
bekam. Es wird sich zeigen, ob er seinem Ruf, die Fähigkeiten
zur Produktion von intelligenten, dichten Filmen zu haben,
gerecht wird. Auch wenn die Russen erklären, nur einen
«volkstümlichen» Film über den Komponisten herstellen zu
wollen, sind sie keine ungefährlichen Konkurrenten.

AKADEMISCHES FILMFORUM 1960
Am 22./23. November fand im Zürcher Kunstgewerbemuseum

das akademische Filmforum statt, welches diesmal dem
Werke Sergej Eisensteins gewidmet war. Schon die Tatsache,
dass das Thema Eisenstein bereits letztes Jahr hätte behandelt
werden sollen, wegen der Tschechenkrise aber nicht durchgeführt

werden konnte, wies die Teilnehmer auf die eminent wichtige

politische Komponente in Eisensteins Werken hin.
Nach der Vorführung von Eisensteins Stalinverherrlichung

«Alexander Newski», entstanden im Jahre 1938, sprach Dr.
Manfred Züfle über das Thema «Die marxistische Aesthetik
Sergej Eisensteins». In seinem anspruchsvollen Referat fasste
Dr. Züfle Eisenstein als Kontrapunkt zu einer grossen Zeit auf.
Die historischen Ereignisse seien ihm ein dauernder Ansporn
zu dialektischer Auseinandersetzung gewesen. Die Problematik
seiner Existenz im Sowjetstaat einerseits und sein Bekenntnis
zum Kommunismus andererseits bildeten die Grundpfeiler seiner

Kunst. Dank seiner Technik der intellektuellen Attraktion
sei es ihm als erstem gelungen, abstrakte Begriffe in filmischer
Form darzustellen. Die drei Elemente «Montage», «das Organische»

und «Pathos »legt Dr. Züfle Eisensteins Kunst zugrunde.
Die Montage, die er vom Amerikaner David Griffith
übernimmt, welcher sie aber eingesetzt hatte, ohne sich ihrer
Möglichkeiten bewusst zu werden. Erst Eisenstein war imstande, sie

dialektisch, zum Beispiel als Darstellungsmittel des Gegensatzes
arm und reich oder herrschender und beherrschter Klasse,
einzusetzen. Das Organische, aufgefasst als Einssein von Natur
und Kunst. Eisenstein bedient sich zur Erreichung dieses Zieles
eines Masses, das auch in anderen Kunstrichtungen Verwendung
findet, des goldenen Schnittes, der sich im «Potemkin» sowohl

im einzelnen Bild, als auch im Film als Ganzem wiederfindet.
Und schliesslich das Pathos als eine Form der Ekstase, im
«Potemkin» aufgefasst als Hingerissensein zur roten Fahne.

Im Anschluss an das Referat sah man sich den vielgenannten
«Panzerkreuzer Potemkin» an und wurde anhand einer Diaserie

in den genaueren Aufbau der Treppensequenz im Odessaer
Hafen eingeführt.

In einer Diskussionsgruppe wurde die Frage aufgeworfen,
inwieweit eine Gestalt wie Newski christliche Züge trage, was
damit beantwortet wurde, dass es Eisenstein wohl eher um
eine Verurteilung eines entarteten Christentums ging, und dass

ein Newski deshalb an Christus erinnert, weil er ein Abbild
Stalins sein sollte, welcher durchaus religiöse Verehrung ge-
noss. Eisensteins Tragik bestand darin, dass er jeweils genau
die herrschende historische Situation aufzeigte, anstatt das
Zukunftbild des Kommunisten zu zeichnen. K. Grossenbacher

Nach dem Nachtessen referierte Robert Hotz (Zürich/Lyon)
über das Thema «Der historische Hintergrund der Filme
Eisensteins».

Eisenstein wurde 1917 von der Revolution überfahren, da er
sich vorher nicht um Politik gekümmert hatte; mit seinem Eintritt

in die Rote Armee (wohl aus Solidarität mit seinen
Kommilitonen) beendigte er sein Architekturstudium in Petrograd
und erlebte den Kommunismus gleich von einer üblen Seite,
nämlich als Bürgerkrieg.

1920 kam er als Theaterdekorateur und Kostümbildner ans
Theater der «Proletkult» (proletarische Kultur!), die zur
Begründung des proletarischen Realismus und zur Hebung der

392


	Keine Filmkritiken mehr

