
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 20 (1968)

Heft: 15

Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmbeauftragte berichtet

Im Rahmen des Filmseminars an der evangelisch-theologischen
Fakultät der Universität Bern kam es unter der Leitung

von Herrn Prof. Dr. Johannes Dürr zu einer Aussprache über
das Problem «Bildverkündigung, ja oder nein?» Pfarrer Franz
Baumann, Chefredaktor des »Saemann«, umriss mit Bildbele-
g.en seine Auffassung, dass das Bild die Wirklichkeit interpretiere,

also sich schon einen Aussagewert und Mitteilungscharakter

besitze, während der neue Dozent für Ethik, Herr
Professor Dr. Slenczka, der Meinung war, dass das Wort im
Sinn des inkarnierten Wortes (die Heilige Schrift) dem Bild
voranzugehen habe. Der Filmbeauftragte unterstrich das
dynamische Element, den Bewegungsablauf beim Film, der es

ermögliche, Geschichten zu erzählen, das Element der Zeit
einzuführen und damit Geschehnisse in ihrem dramatischen Ablauf
zu schildern. Er sah eine klare Parallele zu den Gleichnisreden
Jesu. Es wurde ausserdem auf die Gefahr der Fixierung bei
der totalen (Bild - Sprache - Geräusch - Ton) Mitteilungsform

des Filmes hingewiesen, aber auch aufgezeigt, dass der
Film durch die heutige Erkenntnis eines Fiktionscharakters
namentlich von der jungen Generation immer mehr als
Herausforderung zum Gespräch erlebt werde. Herr Urs Etter,
ein Theologiestudent, der eine Akzessarbeit über einen
Filmregisseur verfasst, zog diese Linie weiter aus und zeigte am
Beispiel Godards, dass der Film heute nicht mehr gewissermas-
sen nur monologisch, d.h. abgeschlossen, als Fertigprodukt zum
Konsum serviert werde, sondern vielmehr durch seine Offenheit

den Zuschauer zur Stellungnahme, zum Denken und
zur aktiven Partizipation herausrufe. Professor Locher
würdigte den Film als Erzählform und sah im Geschichtenerzählen

der Bibel eine Parallele, obwohl er den üblichen christlichen

Film (bestimmt zu Recht) entschieden ablehnte. Die
Studenten beteiligten sich mit ihren Fragen und Beiträgen in
lebhafter Weise; zwar langte die Zeit nicht zu einer abschliessenden

Würdigung.

Wir geben in der Folge einem Vertreter der jungen
Generation das Wort in der Meinung, dass wir uns als Theologen
dem angerissenen Problemkreis im Zeitalter der Film- und
Bildübermittlung durch das Fernsehen stellen müssen. D.R.

Filmsprache — ein theologisches Problem

Wenn wir uns um das Verständnis des Films als einem

wichtigen Kommunikationsmedium bemühen, sollten wir
uns auch mit der bildlichen Sprache beschäftigen. Es ist
keine Frage, dass das Bild als Aussagemittel, als «Sprache»,

für die reformierte Theologie ein Problem darstellt.
Wir stehen als reformierte Christen seit der Reformation
in einer bilderfeindlichen Tradition, die damals gegen den

römisch-katholischen und den griechisch-orthodoxen Bilderkult

neu einsetzte und bis heute weiter gewirkt hat. Diese

Ablehnung der Bilder gründete und gründet sich
hauptsächlich auf das zweite Gebot; von da aus wurde dem

Künstler der Sakralraum als Arbeitsort verboten und oft sogar
sein ganzes Schaffen in Frage gestellt. Luther selber hat sich

um das zweite Gebot nicht sonderlich gekümmert — es fehlt
nach dem damaligen Brauch in der Reihe der 10 Gebote im
«Grossen Katechismus» von 1529! —, und er hat auch die

Bilder als Schmuck im Kirchenraum beibehalten wollen. Er
wandte sich nur gegen eine Bilderverehrung, die zeitweise von
den Frommen sogar als Ikonenanbetung missverstanden und

ausgeübt wurde; man könnte auch sagen, er habe bloss das

unbiblische Missverständnis einer magischen Einheit zwischen

Abbild und Dargestelltem Urbild) abgewehrt, das den

Bilderkult erst ermöglichte. Viel radikaler als Luther gebürdeten

sich Karlstadt mit seinem Bildersturm 1521 in Wittenberg
und die bilderstürmerischen Hugenotten im Anschluss an Cal¬

vin; diese Radikalisierung hat leider bis auf unsere Zeit stark
nachgewirkt.

Von daher ergibt sich nun für die Theologie die bildsprachliche

Frage: Ist der Begriff Bildsprache überhaupt brauchbar,
oder benennt er nicht etwas, das es gar nicht geben kann? Mit
anderen Worten: Hat das Bild überhaupt einen über-, neben-
oder aussersprachlichen Aussagewert, hat es einen eigenen, mit
Worten nicht angemessen fassbaren Aussagecharaktere? —
Von einigen Theologen wird diese Frage verneint, und für sie

bildet dann Bildsprache auch kein theologisches Problem; sie
verwerfen damit die Notwendigkeit, die Bildsprache in den
Dienst der christlichen Verkündigung zu stellen, weil sie alles
klarer und deutlicher mit Worten ausdrücken können!

Mit Einsicht ist es aber nicht möglich, die Frage nach einem
eigenen Aussagewert des Bildes zu verneinen; wenn wir nämlich

für die Sprache das «Bezeichnende» Begriff, Wort)
und das «Bezeichnete» Sache, Inhalt) unterscheiden, müssen

wir sehen, dass es für die Erfassung einer Sache nicht nur
den entsprechenden Begriff gibt, wir haben auch die Möglichkeit

ein «bildliches Bezeichnendes», ein Abbild der Sache zu
finden. Von hieraus scheint es mir unmöglich, gewissen Bildern
einem mit Worten nicht angemessen fassbaren, eben einen
bildlichen Aussagewert abzusprechen. Ein Beispiel kann vielleicht
verdeutlichen, was ich meine: Der «Esso-Tiger» hat als

Reklameslogan «Tu den Tiger in den Tank!»; ohne das Bild des

kraftstrotzenden Comic-Strip-Tigers würde uns der Slogan
nicht ansprechen, er wäre unsinnig. Für den Film nun weist
die hin und wieder in Kritiken zu findende Bemerkung:
«Beschreiben kann man das nicht, man muss es sehen», in die
selbe Richtung: Es gibt filmische Bildeindrücke, die nicht
angemessen in Worten ausgedrückt werden können.

Seit Kurt Lüthis Studien zur theologischen Beurteilung der
modernen Malerei (vgl. vor allem den Aufsatz «Moderne
Malerei», in «Moderne Literatur, Malerei und Musik — drei
Entwürfe zu einer Begegnung zwischen Glaube und Kunst»,
Flamberg Zürich/Stuttgart 1963, S 169—328) ist nun die
Diskussion um die theologischen Schwierigkeiten mit der
Bildsprache salonfähig geworden und in Schwung gekommen. Das

erste theologisch begründete Ja zur bildenden Kunst der

Gegenwart formulierte aber — wie Lüthi mitteilt — Kurt Marti
in den Aufsätzen «Christus, die Befreiung der bildenden Künste

zur Profanität» (in «Evangelische Theologie» Nr. 8, 1958,
S 371ff)und «das zweite gebot und die konkrete kunst» (in
«Festschrift für Max Bill» 1958, S 28ff). Es heisst da nach
der Zusammenfassung von Lüthi: «Die Intention des zweiten
Gebotes, 'das lebendig-geistige Verhältnis des einzelnen zu
gott' anzuregen, hat in der Intention der modernen Kunst
eine Analogie, nämlich 'das lebendig-geistige Verhältnis des

einzelnen zur mitweit' anzuregen; diese Intention möchte
wegführen vom 'konsum von blossen Wirklichkeitsabbildern' (Kino,
Fernsehen. Leica etc.), wie es das zweite Gebot versuchte, den

Israeliten vom rituell- normierten Gottesbild wegzuführen.»
Für uns ist Lüthis Einschub wichtig, dass wir es bei »Kino,
Fernsehen, Leica etc.» mit «blossen Wirklichkeitsabbildern» zu

tun haben. Wir wollen dies genauer untersuchen und für unser
Verständnis des Films die Frage stellen, ob wir es im Kino
tatsächlich nur mit «Wirklichkeitsabbildern» zu tun haben;
dann könnte einFilm nicht vom einfachen «konsumieren» weg
zu einem «lebendig-geistigen Verhältnis» (Marti), oder zu
einem «Dialog mit dem Kunstwerk» (Lüthi) führen.

Von daher ergibt sich die zweite filmsprachliche Frage:
Können wir Filme auch ohne diese Offenheit zum Dialog
theologisch positiv würdigen, oder hätten wir von der Theologie

her gar diese Offenheit (jeglichen fotografischen Abbildens?)

zu postulieren? Dieses Postulat stellen seit geraumer
Zeit gewisse Filmkritiker auf im Anschluss an den französischen

Regisseur Jean-Luc Godard und einige seiner Epigonen.

231



Unsere Antwort auf diese Frage wird sowohl für die
grundsätzliche Beurteilung von Filmen, als auch für eine mögliche
Verwendung des neuen Mediums für die christliche Verkündigung

wichtig sein. Noch pointierter formuliert könnte die
Frage auch lauten: Kann es — wenn überhaupt — einen
«christlichen Film» geben, ohne das die Offenheit zum Dialog
begründende Mittel der Verfremdung (mit diesem Begriff sind
alle illusionsbrechenden Stilelemente, wie die
Distanz der Schauspieler zu ihren Rollen etc. gemeint)?

Um die Bedeutung der filmsprachlichen Frage etwas
auszuweiten und zu vertiefen, wäre es vielleicht fruchtbar, uns
Godards Problematik der Filmsprache am Beispiel von «Al-
phaville» zu vergegenwärtigen. Er bricht hier mit der
herkömmlichen filmischen Erzählung, indem er Lemmy Caution,
das Agentenidol von an die vierzig französischen Krimis, als
«filmisches Versatzstück» verwendet und in einem science-
fiction-Film als einzigen «humanen» Menschen (neben Nata-
scha von Braun) einsetzt. Auf dem Hintergrund einer
drohenden Sprachlosigkeit unserer Umgangssprachen, begründet
durch die Sinnentleerung der Begriffe wegen Ueberflutung in
der Reklame, sucht Godard eine neue Kommunikationsmöglichkeit,

eine wahrhaftigere Verbindung von Wort und Sache;
die alte Umgangssprache kann die Welt, die sie zu erfassen
sucht nur verraten! Als einzige Chance sich noch einigermas-
sen wahrhaftig auszudrücken, bietet sich ihm die neue Kunst,
die Filmsprache, an; aber er muss den herkömmlichen Romanstil

des Illusionskinos zerbrechen, denn dieser ist ebenso
verräterisch wie die alte Sprache. In «Alphaville» sehen wir, wie
Godard einen Ausweg in der Poesie sucht und findet (vielleicht
etwas weniger ausgeprägt als in «Pierrot le Fou»): Natascha
von Braun erhält von Lemmy-Caution einen Gedichtband
(Paul Eluard), lernt weinen, lernt sagen: «Je vous aime!» und
wird so gerettet. Dieser Versuch, einen Ausweg aus der Un-
wahrhaftigkeit unserer verräterischen Sprache zu finden in
der Poesie, ist aber eigentlich keine 'science-fiction', kein
utopisches Anliegen und Thema, er bedeutet vielmehr einen Rückgriff

auf eine Zeit, wo die Poesie alles war und alles aussagen
und erfassen konnte. Dazu rnuss von dieser Poesie gesagt werden,

dass sie letzteigentlich unfilmisch ist: Sie sucht den Augenblick

des Absoluten und Totalen des Lebens und will ihn
festhalten, d.h. sie will die zeitliche Komponente der Vergänglichkeit,

ja die Zeit selber, zum Stillstand bringen. Die Poesie
zerstört also die Erzählung, wenn sie die Zeit anhält, und

damit bedeutet sie auch das Ende des Films, denn Film ist wesentlich

Erzählung, er lebt vom zeitlichen Ablauf, von der
fortschreitenden Handlung! Für Godard heisst das, dass es kein

«cinéma de poésie» geben kann, und er zeigt es auch deutlich
genug: Wenn Natscha von Braun das Symbol aller Poesie, die
Liebe findet, ist der Film zu Ende, und wenn Ferdinand in
«Pierrot le Fou» die Vereinigung mit Marianne Renoir findet,
ist er schon tot und der Film ebenfalls zu Ende. Godard muss
also weiterhin «cinéma du récit» machen, jedoch in einer
anderen Art und Weise als im Romanstil des Illusionskinos: Er
macht Filme in der Dialektik zwischen Soziologie und Poesie,
zwischen Dokumenten und Fiktion, wobei die beiden Komponenten

sich gegenseitig immer wieder relativieren; die
fortschreitende Erzählung wird unterbrochen durch telespotarige,
poetische Fragmente von Existenz und von Leben, die objektive

Beschreibung wird relativiert durch die selbstkritische
Infragestellung der subjektiven Auswahl des Beschriebenen.

Wir sehen hier also Filme entstehen, die nicht mehr einfach
konsumiert werden können, die keine Identifikation mit einem
Helden gestatten, sondern einen mündigen Zuschauer mit
Problemen der heutigen Industriegesellschaft konfrontieren. Das
sollten wir bei der theologischen Beurteilung der Filmsprache
berücksichtigen: Sie kann zwar nicht schaffen, was sie sollte,
nämlich eine poetische Bewältigung von Wirklichkeit, eine

neue Wahrhaftigkeit der Sprache, aber sie bleibt unsere jüngste
— und vielleicht doch wahrhaftigste? — Ausdrucksmöglichkeit.

urs etter

Beratung beim Ankaufvon 16mm -
Filmprojektoren

Nach einer Einführungszeit und der Herstellung der nötigen

Kontakte bin ich nunmehr in der Lage, Kirchgemeinden
und Jugendgruppen beim Ankauf von günstigen 16mm-Pro-
jektionsapparaten fachlich zu beraten. Da dies in meinen
Pflichtenkreis gehört, möchte ich die Kirchgemeinden der
deutschen Schweiz ausdrücklich auf diesen Dienst hinweisen.

Wir ersuchen die Kirchgemeinden, Pfarrämter, Jugendgruppen

usw., vor jedem Kauf sich mit uns in Verbindung zu
setzen.

Der Filmbeauftragte der evang.-ref.
Kirchen der deutschen Schweiz

Pfr. D. Rindiisbacher

Sulgenauweg 26, 3007 Bern
Tel. 031 / 46 16 76

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Gefährliche Entwicklung
FH. Es ist schon lange kein Geheimnis mehr, dass der

Gaullismus eine ausgesprochen antisemitische Ader
aufweist. Dass diese durch den grossen Wahlsieg noch
angeschwollen ist, kann nicht wundern. Präsident De Gaulle
hat schon vor Jahren abfällige Bemerkungen über die
Juden fallen lassen und ist seit Beginn des Jahres noch
deutlicher geworden. Das blieb nicht unbeachtet und wurde

zum Gesprächsthema. Eine noch bedenklichere Wendung

scheint aus einer Radiosendung hervorzugehen, in

der behauptet wurde, die ganze soziale Unrast unserer
Zeit, die Unruhen der Studenten vor allem, seien das Werk
entwurzelter Juden, besonders deutscher Nationalität.
Schon einmal habe ein deutscher Jude, Karl Marx, die
Welt ins Unglück gestürzt, dann sei Freud mit seinem

Pan-Sexualismus über Europa hereingebrochen, um
Anstand und kulturelle Werte als blosse sexuelle Auswirkungen

zu erklären, und in neuerer Zeit hätten die deutschen
jüdischen Philosophen Prof. Ernst Bloch mit seinem
Kommunismus der revolutionären Illusion, und Prof. Herbert
Marcuse mit seinen ressentimenterfüllten Angriffen auf
das «Establishment», auf die bestehende Ordnung, eine
lebensunerfahrene, studentische Jugend verführt. Dass
diese ebenfalls von einem Juden deutscher Nationalität,
Cohn-Bendit, angeführt werde, sei gewiss kein Zufall. Dabei

zögen alle diese revolutionären Herren es vor, im
freien Westen zu leben und nicht dort, wo ihre kommunistischen

Ideen verwirklicht würden, im Osten. Sie lebten
im Schoss und mit allen Annehmlichkeiten der freien ka-

232


	Der Filmbeauftragte berichtet

