Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 20 (1968)
Heft: 15
Rubrik: Der Filmbeauftragte berichtet

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Filmbeauftragte berichtet

Im Rahmen des Filmseminars an der evangelisch-theologi-
schen Fakultdt der Universitit Bern kam es unter der Leitung
von Herrn Prof. Dr. Johannes Diirr zu einer Aussprache iiber
das Problem «Bildverkiindigung, ja oder nein?» Pfarrer Franz
Baumann, Chefredaktor des »Saemann«, umriss mit Bildbele-
gen seine Auffassung, dass das Bild die Wirklichkeit interpre-
tiere, also sich schon einen Aussagewert und Mitteilungs-
charakter besitze, wihrend der neue Dozent fiir Ethik, Herr
Professor Dr. Slenczka, der Meinung war, dass das Wort im
Sinn des inkarnierten Wortes (die Heilige Schrift) dem Bild
voranzugehen habe. Der Filmbeauftragte unterstrich das dy-
namische Element, den Bewegungsablauf beim Film, der es er-
mogliche, Geschichten zu erzihlen, das Element der Zeit einzu-
fithren und damit Geschehnisse in ithrem dramatischen Ablauf
zu schildern. Er sah eine klare Parallele zu den Gleichnisreden
Jesu. Es wurde ausserdem auf die Gefahr der Fixierung bei
der totalen (Bild - Sprache - Gerdusch - Ton) Mitteilungs-
form des Filmes hingewiesen, aber auch aufgezeigt, dass der
Film durch die heutige Erkenntnis eines Fiktionscharakters
namentlich von der jungen Generation immer mehr als Her-
ausforderung zum Gesprich erlebt werde. Herr Urs Etter,
ein Theologiestudent, der eine Akzessarbeit iiber einen Film-
regisseur verfasst, zog diese Linie weiter aus und zeigte am
Beispiel Godards, dass der Film heute nicht mehr gewissermas-
sen nur monologisch, d.h. abgeschlossen, als Fertigprodukt zum
Konsum serviert werde, sondern vielmehr durch seine Offen-
heit den Zuschauer zur Stellungnahme, zum Denken und
zur aktiven Partizipation herausrufe. Professor Locher wiir-
digte den Film als Erzihlform und sah im Geschichtenerzih-
len der Bibel eine Parallele, obwohl er den iiblichen christli-
chen Film (bestimmt zu Recht) entschieden ablehnte. Die Stu-
denten beteiligten sich mit ihren Fragen und Beitrigen in leb-
hafter Weise; zwar langte die Zeit nicht zu einer abschliessen-
den Wiirdigung.

Wir geben in der Folge einem Vertreter der jungen Gene-
ration das Wort in der Meinung, dass wir uns als Theologen
dem angerissenen Problemkreis im Zeitalter der Film- und
Bildiibermittlung durch das Fernsehen stellen miissen. D.R.

Filmsprache — ein theologisches Problem

Wenn wir uns um das Verstindnis des Films als einem
wichtigen Kommunikationsmedium bemiihen, sollten wir
uns auch mit der bildlichen Sprache beschiftigen. Es ist
keine Frage, dass das Bild als Aussagemittel, als «Spra-
che», fiir die reformierte Theologie ein Problem darstellt.
Wir stehen als reformierte Christen seit der Reformation
in einer bilderfeindlichen Tradition, die damals gegen den
romisch-katholischen und den griechisch-orthodoxen Bilder-
kult neu einsetzte und bis heute weiter gewirkt hat. Die-
se Ablehnung der Bilder griindete und griindet sich haupt-
sichlich auf das zweite Gebot; von da aus wurde dem
Kiinstler der Sakralraum als Arbeitsort verboten und oft sogar
sein ganzes Schaffen in Frage gestellt. Luther selber hat sich
um das zweite Gebot nicht sonderlich gekiimmert — es fehlt
nach dem damaligen Brauch in der Reihe der 10 Gebote im
«Grossen Katechismus» von 1529! —, und er hat auch die
Bilder als Schmuck im Kirchenraum beibehalten wollen. Er
wandte sich nur gegen eine Bilderverehrung, die zeitweise von
den Frommen sogar als Ikonenanbetung missverstanden und
ausgeiibt wurde; man kdnnte auch sagen, er habe bloss das
unbiblische Missverstindnis einer magischen Einheit zwischen
Abbild und Dargestelltem (= Urbild) abgewehrt, das den
Bilderkult erst ermdglichte. Viel radikaler als Luther gebirde-
ten sich Karlstadt mit seinem Bildersturm 1521 in Wittenberg
und die bilderstiirmerischen Hugenotten im Anschluss an Cal-

vin; diese Radikalisierung hat leider bis auf unsere Zeit stark
nachgewirkt,

Von daher ergibt sich nun fiir die Theologie die bildsprach-
liche Frage: Ist der Begriff Bildsprache tiberhaupt brauchbar,
oder benennt er nicht etwas, das es gar nicht geben kann? Mit
anderen Worten: Hat das Bild iiberhaupt einen iiber-, neben-
oder aussersprachlichen Aussagewert, hat es einen eigenen, mit
Worten nicht angemessen fassbaren Aussagecharaktere? —
Von einigen Theologen wird diese Frage verneint, und fiir sie
bildet dann Bildsprache auch kein theologisches Problem; sie
verwerfen damit die Notwendigkeit, die Bildsprache in den
Dienst der christlichen Verkiindigung zu stellen, weil sie alles
klarer und deutlicher mit Worten ausdriicken kénnen!

Mit Einsicht ist es aber nicht moglich, die Frage nach einem
eigenen Aussagewert des Bildes zu verneinen; wenn wir nim-
lich fiir die Sprache das «Bezeichnende» (= Begriff, Wort)
und das «Bezeichnete» (= Sache, Inhalt) unterscheiden, miis-
sen wir sehen, dass es fiir die Erfassung einer Sache nicht nur
den entsprechenden Begriff gibt, wir haben auch die Moglich-
keit ein «bildliches Bezeichnendes», ein Abbild der Sache zu
finden. Von hieraus scheint es mir unméglich, gewissen Bildern
einem mit Worten nicht angemessen fassbaren, eben einen bild-
lichen Aussagewert abzusprechen. Ein Beispiel kann vielleicht
verdeutlichen, was ich meine: Der «Esso-Tiger» hat als Re-
klameslogan «Tu den Tiger in den Tank!»; ohne das Bild des
kraftstrotzenden Comic-Strip-Tigers wiirde uns der Slogan
nicht ansprechen, er wire unsinnig. Fiir den Film nun weist
die hin und wieder in Kritiken zu findende Bemerkung: «Be-
schreiben kann man das nicht, man muss es sehen», in die
selbe Richtung: Es gibt filmische Bildeindriicke, die nicht an-
gemessen in Worten ausgedriickt werden kdnnen.

Seit Kurt Liithis Studien zur theologischen Beurteilung der
modernen Malerei (vgl. vor allem den Aufsatz «Moderne Ma-
lerei», in «Moderne Literatur, Malerei und Musik — drei
Entwiirfe zu einer Begegnung zwischen Glaube und Kunst»,
Flamberg Ziirich/Stuttgart 1963, S 169—328) ist nun die Dis-
kussion um die theologischen Schwierigkeiten mit der Bild-
sprache salonfihig geworden und in Schwung gekommen. Das
erste theologisch begriindete Ja zur bildenden Kunst der Ge-
genwart formulierte aber — wie Liithi mitteilt — Kurt Marti
in den Aufsitzen «Christus, die Befreiung der bildenden Kiin-
ste zur Profanitit» (in «Evangelische Theologie» Nr. 8, 1958,
S 371ff)und «das zweite gebot und die konkrete kunst» (in
«Festschrift fiir Max Bill» 1958, S 28ff). Es heisst da nach
der Zusammenfassung von Liithi: «Die Intention des zweiten
Gebotes, ’das lebendig-geistige verhiltnis des einzelnen zu
gott’ anzuregen, hat in der Intention der modernen Kunst
eine Analogie, nimlich ’das lebendig-geistige verhiltnis des
einzelnen zur mitwelt’ anzuregen; diese Intention mochte weg-
fithren vom ’konsum von blossen wirklichkeitsabbildern’ (Kino,
Fernsehen. Leica etc.), wie es das zweite Gebot versuchte, den
Israeliten vom rituell- normierten Gottesbild wegzufithren.»
Fiir uns ist Liithis Einschub wichtig, dass wir es bei »Kino,
Fernsehen, Leica etc.» mit «blossen wirklichkeitsabbildern» zu
tun haben. Wir wollen dies genauer untersuchen und fiir unser
Verstindnis des Films die Frage stellen, ob wir es im Kino
tatsichlich nur mit «Wirklichkeitsabbildern» zu tun haben;
dann konnte einFilm nicht vom einfachen «konsumieren» weg
zu einem «lebendig-geistigen verhiltnis» (Marti), oder zu
einem «Dialog mit dem Kunstwerk» (Liithi) fiihren.

Von daher ergibt sich die zweite filmsprachliche Frage:
Konnen wir Filme auch ohne diese Offenheit zum Dialog
theologisch positiv wiirdigen, oder hitten wir von der Theo-
logie her gar diese Offenheit (jeglichen fotografischen Abbil-
dens?) zu postulieren? Dieses Postulat stellen seit geraumer
Zeit gewisse Filmkritiker auf im Anschluss an den franzosi-
schen Regisseur Jean-Luc Godard und einige seiner Epigonen.

231



Unsere Antwort auf diese Frage wird sowohl fiir die grund-
sdtzliche Beurteilung von Filmen, als auch fiir eine mogliche
Verwendung des neuen Mediums fiir die christliche Verkiin-
digung wichtig sein. Noch pointierter formuliert konnte die
Frage auch lauten: Kann es — wenn iberhaupt — einen
«christlichen Film» geben, ohne das die Offenheit zum Dialog
begriindende Mittel der Verfremdung (mit diesem Begriff sind
alle illusionsbrechenden Stilelemente, wie die Di-
stanz der Schauspieler zu ihren Rollen etc. gemeint)?

Um die Bedeutung der filmsprachlichen Frage etwas aus-
zuweiten und zu vertiefen, wire es vielleicht fruchtbar, uns
Godards Problematik der Filmsprache am Beispiel von «Al-
phaville» zu vergegenwirtigen. Er bricht hier mit der her-
kommlichen filmischen Erzihlung, indem er Lemmy Caution,
das Agentenidol von an die vierzig franzosischen Krimis, als
«filmisches Versatzstiick» verwendet und in einem science-
fiction-Film als einzigen «humanen» Menschen (neben Nata-
scha von Braun) einsetzt. Auf dem Hintergrund einer dro-
henden Sprachlosigkeit unserer Umgangssprachen, begriindet
durch die Sinnentleerung der Begriffe wegen Ueberflutung in
der Reklame, sucht Godard eine neue Kommunikationsmog-
lichkeit, eine wahrhaftigere Verbindung von Wort und Sache;
die alte Umgangssprache kann die Welt, die sie zu erfassen
sucht nur verraten! Als einzige Chance sich noch einigermas-
sen wahrhaftig auszudriicken, bietet sich ihm die neue Kunst,
die Filmsprache, an; aber er muss den herkdmmlichen Roman-
stil des Illusionskinos zerbrechen, denn dieser ist ebenso ver-
riterisch wie die alte Sprache. In «Alphaville» sehen wir, wie
Godard einen Ausweg in der Poesie sucht und findet (vielleicht
etwas weniger ausgeprigt als in «Pierrot le Fou»): Natascha
von Braun erhdlt von Lemmy-Caution einen Gedichtband
(Paul Eluard), lernt weinen, lernt sagen: «Je vous aime!» und
wird so gerettet. Dieser Versuch, einen Ausweg aus der Un-
wahrhaftigkeit unserer verriterischen Sprache zu finden in
der Poesie, ist aber eigentlich keine ’science-fiction’, kein uto-
pisches Anliegen und Thema, er bedeutet vielmehr einen Riick-
griff auf eine Zeit, wo die Poesie alles war und alles aussagen
und erfassen konnte. Dazu muss von dieser Poesie gesagt wer-
den, dass sie letzteigentlich unfilmisch ist: Sie sucht den Augen-
blick des Absoluten und Totalen des Lebens und will ihn fest-
halten, d.h. sie will die zeitliche Komponente der Verginglich-
keit, ja die Zeit selber, zum Stillstand bringen. Die Poesie
zerstort also die Erzdhlung, wenn sie die Zeit anhilt, und da-
mit bedeutet sie auch das Ende des Films, denn Film ist wesent-
lich Erzihlung, er lebt vom zeitlichen Ablauf, von der fort-
schreitenden Handlung! Fiir Godard heisst das, dass es kein

«cinéma de poésie» geben kann, und er zeigt es auch deutlich
genug: Wenn Natscha von Braun das Symbol aller Poesie, die
Liebe findet, ist der Film zu Ende, und wenn Ferdinand in
«Pierrot le Fou» die Vereinigung mit Marianne Renoir findet,
ist er schon tot und der Film ebenfalls zu Ende. Godard muss
also weiterhin «cinéma du récit» machen, jedoch in einer an-
deren Art und Weise als im Romanstil des Illusionskinos: Er
macht Filme in der Dialektik zwischen Soziologie und Poesie,
zwischen Dokumenten und Fiktion, wobei die beiden Kompo-
nenten sich gegenseitig immer wieder relativieren; die fort-
schreitende Erzdhlung wird unterbrochen durch telespotarige,
poetische Fragmente von Existenz und von Leben, die objek-
tive Beschreibung wird relativiert durch die selbstkritische
Infragestellung der subjektiven Auswahl des Beschriebenen.

Wir sehen hier also Filme entstehen, die nicht mehr einfach
konsumiert werden konnen, die keine Identifikation mit einem
Helden gestatten, sondern einen miindigen Zuschauer mit Pro-
blemen der heutigen Industriegesellschaft konfrontieren. Das
sollten wir bei der theologischen Beurteilung der Filmsprache
beriicksichtigen: Sie kann zwar nicht schaffen, was sie sollte,
nimlich eine poetische Bewiltigung von Wirklichkeit, eine
neue Wahrhaftigkeit der Sprache, aber sie bleibt unsere jiingste
— und vielleicht doch wahrhaftigste? — Ausdrucksmoglich-
keit. urs etter

Beratung beim Ankauf von r6mm-
Filmprojektoren

Nach einer Einfiihrungszeit und der Herstellung der néti-
gen Kontakte bin ich nunmehr in der Lage, Kirchgemeinden
und Jugendgruppen beim Ankauf von giinstigen 16 mm-Pro-
jektionsapparaten fachlich zu beraten. Da dies in meinen
Pflichtenkreis gehort, mochte ich die Kirchgemeinden der
deutschen Schweiz ausdriicklich auf diesen Dienst hinweisen.

Wir ersuchen die Kirchgemeinden, Pfarrimter, Jugendgrup-
pen usw., vor jedem Kauf sich mit uns in Verbindung zu
setzen.

Der Filmbeauftragte der evang.-ref.
Kirchen der deutschen Schweiz

Pfr. D. Rindlisbacher

Sulgenauweg 26, 3007 Bern
Tel. 031 /461676

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Gefahrliche Entwicklung

FH. Es ist schon lange kein Geheimnis mehr, dass der
Gaullismus eine ausgesprochen antisemitische Ader auf-
weist. Dass diese durch den grossen Wahlsieg noch an-
geschwollen ist, kann nicht wundern. Préasident De Gaulle
hat schon vor Jahren abfallige Bemerkungen tber die Ju-
den fallen lassen und ist seit Beginn des Jahres noch
deutlicher geworden. Das blieb nicht unbeachtet und wur-
de zum Gesprachsthema. Eine noch bedenklichere Wen-
dung scheint aus einer Radiosendung hervorzugehen, in
der behauptet wurde, die ganze soziale Unrast unserer
Zeit, die Unruhen der Studenten vor allem, seien das Werk
entwurzelter Juden, besonders deutscher Nationalitat.
Schon einmal habe ein deutscher Jude, Karl Marx, die
Welt ins Unglick gestiirzt, dann sei Freud mit seinem

Pan-Sexualismus iiber Europa hereingebrochen, um An-
stand und kulturelle Werte als blosse sexuelle Auswirkun-
gen zu erklaren, und in neuerer Zeit hatten die deutschen
jtidischen Philosophen Prof. Ernst Bloch mit seinem Kom-
munismus der revolutiondren lllusion, und Prof. Herbert
Marcuse mit seinen ressentimenterfiillten Angriffen auf
das «Establishment», auf die bestehende Ordnung, eine
lebensunerfahrene, studentische Jugend verfiihrt. Dass
diese ebenfalls von einem Juden deutscher Nationalitéat,
Cohn-Bendit, angefiihrt werde, sei gewiss kein Zufall. Da-
bei zogen alle diese revolutiondren Herren es vor, im
freien Westen zu leben und nicht dort, wo ihre kommuni-
stischen ldeen verwirklicht wiirden, im Osten. Sie lebten
im Schoss und mit allen Annehmlichkeiten der freien ka-

232



	Der Filmbeauftragte berichtet

