
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 20 (1968)

Heft: 6

Rubrik: Die Welt in Radio und Fernsehen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Wer satt ist, glaubt weniger

FH. So lautete das Thema einer Diskussion zwischen Soziologen

und Theologen beider Konfessionen, welches das deutsche
Fernsehen im Rahmen seiner «Stuttgarter Gespräche» organisiert

hatte. S:e bewegte sich auf etwas abstrakten Ebenen, aber
wir wollen versuchen, die Gedankengänge verständlicher zu
machen, denn sie waren gehaltvoll.

Ist es wahr, dass der Mensch, der gerade gut gegessen hat
und bequem auf einem Pfühl liegt, geneigt ist, den «lieben Gott
einen guten Mann sein zu lassen?» Die psychologische Seite
der Frage wurde leider nicht berücksichtigt, obwohl sie es
verdient hätte. Es hätte sich dann immerhin die Frage gestellt,
ob ein solcher Mensch nicht das kleine Bedürfnis fühlt, zu danken

für das Genossene. Doch fing die Diskussion gerade mit der
umgekehrten Sicht an, indem der Spruch in die Diskussion
geworfen wurde: «Not lehrt beten». Der Hungernde glaubt
also stärker als der Satte. Stimmt das? Wenn ja, so muss es mit
dem Glauben in unserer Wohlstandsgesellschaft nicht sonderlich

gut bestellt sein.

EJebereinstimmung herrschte darüber, dass die Distanzierung
zur institutionellen Kirche zugenommen hat, dass besonders
der Kirchenbesuch zurückgegangen ist. Doch ist diese Erscheinung

im Westen auf die Sattheit der Glieder zurückzuführen?
Der Soziologe wehrte sich sogleich gegen die Behauptung, dass

Not beten lehre. Es sei der Vater oder die Mutter oder ein
«Spezialist», der die Kinder beten lehre. Wäre man etwas
anderes gelehrt worden statt beten, so würde man in der Not
dieses andere tun. Es sei also falsch, zu behaupten, dass die
Not die Geburtsstunde der Religion sei. Dem wurde allerdings

entgegengehalten, dass grundsätzlich vor Gott alle
Menschen «in Not» seien und deshalb Veranlassung zum Beten aus
Not hätten, aber es ist doch so, dass dies nur Leute betrifft, die
überhaupt an Gott glauben, die also von vornherein gläubig
sind. Die Frage ob nicht mehr die Angst denn die Not beten
lehrt, wurde nicht weiter verfolgt.

Von marxistischer Seite wurden auch andere Gründe als die
Sattheit für den Rückgang des Kirchenbesuches geltend
gemacht, zum Beispiel «steigende Bildung». (Wie wenn echte

Bildung zur Abkehr von Gott führen müsste, statt zur Erkenntnis,

dass wir vom Wesentlichen nichts wissen).

Richtiger war die Bemerkung, dass es fraglich sei, ob der
weichende Kirchenbesuch wirklich ein Kriterium für die
Abnahme der Religion darstelle. Auf katholischer Seite mag es

eher zutreffen, weil dort eine Pflicht zum Kirchenbesuch
statuiert wird. Doch bestehe echte Religion nicht im äusserlichen
Verhalten des Menschen zu einer institutionellen Kirche. Es

entstand darauf eine Kontroverse über das, was unter Religion
zu verstehen sei; die Soziologen waren hier mit den Theologen
nicht einig. Einer der letzteren wies darauf hin, dass es christliche

Kirchen gebe, die sagen, dass das Christentum keine
Religion sei. Für den Soziologen steht fest, dass es in jeder
Gesellschaft ein Modell gibt, das man als «Religion» betrachtet.
Es gebe dafür sichtbare Merkmale: Gebäude, Bräuche, Gegenstände

usw. Das verstehe jedenfalls der Mann auf der Strasse

unter Religion. Religion bestehe aus Repräsentation und Ideen,
die von Spezialisten in einer bestimmten Hierarchie gelehrt
würden. Es liege also eine Institution vor, und diese gehe heute

unzweifelhaft zurück.

Bemerkenswert war, dass von katholischer Seite betont
wurde, dass diese Definition der Religion aus einer Zeit stamme,
als diese analog dem Staate sehr stark verinstitutionalisiert wurde.

Heute sei jedoch eine rückläufige Bewegung eingetreten,
man versuche aus der Verinstitutionalisierung herauszukommen,

ganz unabhängig vom Wohlstand. Deshalb gehe der Einfluss

dieser institutionalisierten Religion stark zurück. Es komme
jetzt eine Zeit der Strömung, der Bewegung, der offenen
Diskussion, der Individualisierung. Die institutionellen Schutzmauern

brächen zusammen, die bisher die Menschen zusammen

hielten. Und die Glieder der Kirchen seien nicht gewohnt,
in dieser offenen und feineren Form der Religion zu bestehen,
da sie zu sehr an die früher gewohnte Institution gewöhnt
waren — äusserte der Katholik von seinem Standpunkt aus.
Er meinte allerdings, dass die Frömmigkeit noch der alten
Wurzeln bedürfe.

Es wurde dazu geäussert, dass protestantischerseits die Dinge
anders liegen. Dem Soziologen scheinen die Institutionen auch
heute noch sehr stark ausgeprägt. Nur ihre Sicherheit sei nicht
mehr die gleiche.

Einig waren sich die Diskutierenden, dass fast alle
Handlungen der Menschen in der hochindustriellen Zeit ohne Bezugnahme

auf eine offizielle Religion erklärt werden können. Das
Handeln von Gläubigen und Ungläubigen könne nicht mit
Sicherheit auseinandergehalten werden. Religion ist nicht
einfach ein Restbestand sozusagen noch ein Notbehelf zur Deutung

der noch vorhandenen, unerklärlichen Rätsel. Sie ist nicht
ohne weiteres feststellbar. Der Soziologe kann nicht unterscheiden,

ob einer etwas aus religiösen Gründen tut. Bei einem
Christen kann es das Gleiche sein, wie bei einem Andern aus

ganz andern Motiven. Der Christ braucht sich nicht von
andern Menschen in seinem Verhalten zu unterscheiden, er wird
oft das Gleiche tun. Es fehlt das Kriterium für diese Religion.
Wohl aber gibt es Handlungsweisen, die offensichtlich nicht
christlich sind.

So wird es äusserst schwierig, die Beziehung zwischen Glaube
und Wohlstand herzustellen. Man kann das nicht feststellen
wie zum Beispiel den Kirchenbesuch.

Damit war im Grunde die Antwort auf die gestellte Frage
gefallen. Es änderte nichts mehr daran, dass von marxistischer
Seite erklärt wurde, die Religion gehe deshalb zurück, weil die

Dinge besser überschaubar und beherrschbar würden. Die
Religion als «Restbestand» der Kultur, werde so in der modernen
Industriegesellschaft substanzlos. Es wurde ihm mit Recht
geantwortet, dass heute der Gottesdienst nicht mehr nur in der
Kirche stattfinde, sondern dass die Ueberzeugung allgemein sei,

er müsse in allen Lebensbezirken des Christen stattfinden, in
denen dieser seinem Gott dient. Ausschlaggebend seien die
religiösen Gehalte, die jeder Christ heute im Alltag mitvollziehe,
was allerdings nicht so augenfällig sei wie ein Kirchenbesuch.
Im Unterschied zu den andern Menschen sei die Welt für ihn
nach oben offen, und diese Offenheit müsse ihm bewusst sein.

Ob das alles allerdings in der Gesellschaft bemerkt werde, sei

eine andere Frage.

Man dürfe also sagen, der Christ habe zusätzliche Bewusst-
seinsschichten. Und solche Menschen würden sich auch immer
wieder zusammenfinden und sich formieren. Doch ist nicht
messbar, ob diese Kernvorgänge des Christlichen zurückgegangen

seien.

Die christlichen Begründungen für Handlungen gehen dagegen
zurück. Der Mensch wird freigesetzt, leider auch für alle
möglichen Manipulationen. Doch wurde protestantischerseits
darauf hingewiesen, dass er sich in seiner Freiheit doch an seinen

Herrn für gebunden erachte, und deshalb gerade nicht anfällig
für Manipulationen sein sollte. Eine Gefahr, manipuliert zu
werden, zum Beispiel durch das Fernsehen, bestehe allerdings,
doch habe er einen energischen Antrieb erhalten, gegen
Manipulationen aufzutreten. Solche Menschen, die das erkannt hätten,

werde es immer geben, ob sie satt seien oder nicht.

90


	Die Welt in Radio und Fernsehen

