
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 20 (1968)

Heft: 26

Rubrik: Filmforum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maraisiade: ein österreichisches Jugendfilmfestival
Auch Oesterreich hat sein Forum für den jungen unabhängigen

Film. Diesen November war es das zweite Mal, dass die
österreichisch-schweizerische Studentenzeitschrift LE MARAIS
zusammen mit DIE BRESCHE und SITUATION die sogenannte

«MARAISIADE» organisierte. Drei Tage lang sah man
abwechslungsweise in der Wiener Bundeskammer und in der
Albertina belichtetes Zelluloid von 16 mm und 8 mm Breite. Wir
staunten ob der Menge des gezeigten Materials. Der Grund
liegt darin, dass a priori keine Auswahl getätigt wurde. Jeder
durfte alles zeigen. Man sah auch alles. Sehr Gutes und sehr
Schlechtes.

Zum Guten gehörte sicher der «Goldene Schuss», ein parodi-
stischer Werbefilm des Münchners Winfrid Parkinson, der für
sich selbst wirbt. Den Zuschauer in das Filmgeschehen mit
einbeziehend, gelingt es dem Autor, die Hohlheit und zugleich
auch Perfidität der Werbung klarzumachen. Diskussionen
erläuterten die Absichten der Filme Parkinsons: er sieht sie als

Mittel, um den Menschen beim Bewusstsein zu halten, ihn zu
verhindern, sich von den Umweltseindrücken vollstopfen zu
lassen. Um diese kritische Funktion seiner Filme zu verstärken,
reist der Autor nach Möglichkeiten an die meisten Vorführungen,

wo er an den Diskussionen teilnimmt; denn diese sind der
gewünschte Effekt; der Film soll nur anspornen.

Hannes Fuchs, der in München «Das andere Kino» leitet,
eine Bühne, die allen Filmexperten offen steht, zeigte Kürzestfilme.

Sie überzeugten vor allem durch ihren Witz und ihre
Treffsicherheit. Auch Fuchs spielt mit dem Publikum, wenn
er die Darsteller durch ein Schlüsselloch von der Leinwand
auf die Zuschauer gucken und sie Mutmassungen und Beobachtungen

über die in den Reihen Sitzenden aufstellen lässt.
Aus der Schweiz sah man die publikumswirksamen Filme

von Georg Radanowicz und «Die Vorstellung», den halbstündigen

Spielfilm des Berners Peter von Gunten, in dem die
Ausdruckstänzerin Roni Segal sich selbst spielt.

Der Oesterreicher Franz J. Fallenberg zeigte eine sehr
moderne Version von «Tristan und Isolde», die in Wiens
ausgezeichnet gestaltetem Beat-Lokal «Woom-Woom» aufgenommen

wurde und sehr stark von Elementen des amerikanischen
Comic-Strips durchsetzt ist. Der Film kommt leider in der
Art, wie er gemacht ist, etwas zu spät: vor ein paar Jahren
wäre er vermutlich aufgefallen. Sehr bemerkenswert waren
die 8-mm-Filme von Käses und Novotny, die alle möglichen
filmischen Elemente, z.T. an Robert Nelson erinnernd, zu einer

grossen Kraft zusammenfügen, die uns faszinierte, vor allem

FILMFORUM

Produktion: Moonlake Universal, London; 1968

Regie: Joseph Losey

Buch: T. Williams, nach Kurzgeschichte «Goforth» von
Tennesse Williams

Kamera: Douglas Slocombe

Musik: J. Barry
Darsteller: E. Taylor, R. Buton, J. Shimkus, M. Dunn, N.

Coward

«Der Film vom Sterben der reichen Lady»,

so könnte man wohl in Anlehnung an Hoffmannsthal formulieren.

Es handelt sich hier um das Sterben der Lady Goforth
— nomen est omen: Go-forth — einer arroganten Lebedame,
die seht Männer übrdauert und natürlich auch beerbt hat und
nun als Besitzerin einer Mittelmeerinsel, umgeben von
beängstigendem Luxus und servilen Kreaturen, ein nichtiges Le-

auch der Farben wegen. Man hat hier deutlich gesehen, dass
Talentbeweise nicht vom Filmformat abhängen!

Nur wenige Filme bleiben im Gedächtnis, denn was sonst
an österreichischen Produkten lief, ist zum grossen Teil ganz
einfach unter jeglicher Kritik, ja sogar ärgerlich. Vom spies-
sigen Heimatfilmehen bis zum dreidimensionalen «Tastfilm»
waren alle Stufen der schlechten Qualität zu sehen, darunter
auch Streifen der «Austrian Filmmakers Coop» (wenn's um
Film geht, kann man auch Englisch). Z.T. als Experimente
interessant, versteiften sich diese Filme doch oft in eine gewollte

Suche nach Originalität. Wie die Filme aber auch sein
mögen, befremdet es doch eher, dass zwei Mitglieder dieser Cooperative

in der Jury sassen und dann drei Preise just an Filmer
der Coop gehen Ist das der Sinn einer Cooperative, unter
dem Vorwand, das Establishment zu stürzen, selbst ein solches
aufzustellen?

Nun, Coop hin oder her, das Wichtige an diesem Festival
war, dass wieder einmal Junge Gelegenheit hatten, ihre Filme
vorzuführen und zur Diskussion zu stellen. Und diskutiert wurden

sie bestimmt! Robert Schär

Der Münchner Dungfilmer Winfrid Parkinson wirbt in «Der
goldene Schuss» für sich selbst. Es geht ihm dabei nicht um
Exhibitionismus, sondern vielmehr darum, psychologischen
Mechanismen in der Werbung nachzugehen.

BOOM

ben führt (Symbol: das ziellose Herumwandern in ihrer
«Traumvilla» von einem Raum in den andern). Das Geld
verleiht ihr absolute Befehlsgewalt in ihrem kleinen Inselreich.
Als personifizierte Selbstherrlichkeit ist diese Lady ein denkbar

geeignetes «Objekt» für diesen Film, der das
uralt-faszinierende Thema des Totentanzes um eine neue Variante
bereichert.

Der Tod spielt von Anfang an mit. Die äusserlich noch
attraktive Circe lebt nur noch von Fruchtjus und Injektionen.
Etwas «Hässliches» ist ihren Berg heraufgekrochen, ihre
herrscherliche Position auf hoher Felsenklippe ist nur noch An-
massung und Schein, am Fuss der Klippe rollt bedrohlich und
im Verlauf des Geschehens immer hörbarer und durch öftere
Schwenks in die Tiefe sichtbar gemacht, die Brandung —
boom! —, Bild des übermächtigen Todes, der dieses eitel-auf-
gereckte Lebenseiland überspülen wird. Trotz immer
wiederkehrenden schrecklichen Hustenanfällen und intensiven
Gefühlen der Vergänglichkeit nimmt die Lady Leben und
Optimismus mit make up und selbstsicheren Gebärden, durch die

407



sich allerdings die innere Unsicherheit, das Fluchtgebaren nur
umso deutlicher verrät.

In dieser fühlbar schicksalsschwangeren Situation erscheint
denn auch mit fataler Unabwendbarkeit der «Todesengel»
in Gestalt eines Abenteurers, der dafür bekannt ist, dass er sich
bei reichen, und offenbar auch schwer sterbenden Damen, vor
deren Ableben einzustellen pflegt, eine Gestalt, die psychologisch

nicht recht fassbar ist, weil sie als reiner Schicksalsexponent

fungiert, vor dem denn auch die «Kreaturen», der
gnomhafte Leibwächter mit seinen scharfen Hunden, weichen
müssen.

So wird hier der Einbruch des Uebermächtigen in das
selbstherrliche Imperium der Lady und ihres Ichs angedeutet.

Die Lady steht dem «Todesengel» in einer eigentümlichen
Mischung von ahnungsvoller Abwehr und Freudscher
Todesfaszination gegenüber (der Todesengel erinnert sie an einen
früheren Liebhaber, einen Poeten). Sie schickt ihn fort, um ihn
im nächsten Moment wieder zurückzurufen und so ihre
Ohnmacht zuzugeben.

Dass gerade die Sekretärin, der die Goforth ihre «Memoiren»
diktiert, ihm den Zutritt zur Villa öffnet, ist nicht Zufall.
Todesengel und Sekretärin sind schicksalhaft aufeinander
abgestimmte Figuren, die beide dem Willen der Inselherrin nur
scheinbar unterworfen sind. Die Sekretärin, schon äusserlich in
dem Mummenschanz in der Traumvilla die ungeschminkte
Natürlichkeit darstellend, nimmt die Lebensbeichte der Lady
(Memoiren) und weist so auf die Dimension der Wahrheit, in die
wir angesichts des Todes gestellt werden. Der Todesengel«
seinerseits ist diskret-beharrlicher Mahner und Künder des
Unausweichlichen und zugleich wohl eine Art beauftragter von
wem beauftragt?) Seelenbegleiter, der beim Sterben «hinüberhelfen»

soll, zumal in so schwierigen Fällen.
Der Vergleich zu Hoffmannsthal mag sich aufdrängen, da

der Film, ebenso wie das zugrundeliegende Drehbuch, stark
allegorischen Charakter hat. Die Bildsprache ist, bei allem
Detailrealismus, zum Teil von grandioser Symbolik: Der luxuriöse
Felsensitz hoch über dem Meer und seiner dumpf grollenden
Brandung — Bild eines Lebens 'über dem Abgrund', einem
(durch die Terrasse) verdeckten, aber immer wieder schockartig

aufgerissenen Abgrund, der das verspielte Leben der
Goforth in plötzlichen Anfällen von Panik erzittern lässt.

Trotz oder wegen dieser raffinierten Verwendung optischer
Metaphern (z.B. auch wirkungsvolle Verdüsterung des Lichts!)
wirkt der Film manchmal zu prätentiös, zu theatralisch. Dieser

manchmal ans Kitschige grenzende Zug mag einerseits dem
durch den Film dargestellten Milieu angelastet werden. Anderseits

möchte der Film ja gerade durch die Schein- und Fassa-

denhaftigkeit dieses Milieus hindurchstossen zur eigentlichen
Realität angesichts des Todes. Er möchte die Wahrheit abdek-
ken. Aber gerade dieser Durchbruch zur Wahrheit angesichts
des Todes wird nun nicht recht glaubwürdig. Die Art, wie der
«Todesengel» die Lady hinübergeleitet, wird wohl mancher
als zu «billig» empfinden, nachdem man zuvor auf solche Weise

mit der Unheimlichkeit des Todes konfrontiert worden ist.

Gerade da, wo er das nun wirklich nicht dürfte, wirkt der
«Todesengel» als reiner Deus ex machina, der mit ein paar
franziskanisch stilisierten Gebärden •— er nimmt der Lady den
Schmuck ab — und mit etwas religiösem Opium der Dame ein
schönes und filmgerechtes Ende ermöglicht. Eine letzte Injektion

hätte dasselbe Ergebnis wohl auf ehrlichere Weise
herbeigeführt, ohne ihm noch einen Nimbus von Erlösung anzuhängen.

Es ist schade, dass dieser Film, der uns das Aufbrechen
des Abgrundes unter einer Scheinexistenz so eindrücklich werden

lässt, unbedingt zu einem «positiven» Schluss kommen will
und dabei einer Illusion verfällt, die eben jener Scheinwelt
entnommen ist, die er transzendieren möchte. Dieses irgendwie
vorausgefühlte Happyend macht den Film zu einem Verkünder

der billigen Gnade und ist wohl der Hauptgrund dafür,
dass man ihn trotz seinen grossen Qualitäten nicht ganz ernst
nehmen kann. H.Sch.

Das alte Thema von «Jedermann»?

In seinem Denken steht der Regisseur Joseph Losey in einer
nahen Beziehung zu Brecht. Dies zu wissen ist für das
Verständnis seiner Filme nicht unwesentlich. Auch in Boom steckt
eine scharfe Gesellschaftskritik.

In «Boom» klingt das alte Thema von «Jedermann» auf,
hier allerdings abgewandelt zu einem Sterben der reichen Frau.
Diese Beziehung spielt z.T. bis in die einzelnen Szenen hinein:
auch in unserem Film trifft eine Delegation aus dem Dorf ein,
um eine gerechte Bitte vorzutragen und wird schroff abgewiesen;

ebenfalls finden wir Figuren wie den Arzt, den Ratgeber
usw.

Der Film beruht auf einem Stück von Tennessee Williams,
was zuweilen in der Sprache herauszuspüren ist.

Zum Titel des Films: «Boom» ist ein Begriff aus der
Wirtschaftssprache und bedeutet «wirtschaftlicher Aufschwung»,
«Hochkonjunktur» (besonders im Sinne der krankhaften,
künstlich aufgeblähten). Man spricht von «Konjunkturwelle»,
vom «Neureichen», der von der Konjunkturwelle «heraufgespült»

worden sei. Dieses Bild der heraufspülenden Welle finden

wir als Leitmotiv dieses Films ja immer wieder, vor allem
im Vorspann. Die Personen wirken eigenartig leblos und unecht
und gemahnen in ihrer Typisierung an die allegorischen Figuren

der mittelalterlichen Mysterienspiele. Einzig die Sekretärin
und der Mann bilden hier eine Ausnahme. Sie sind wirkliche,
lebendige, «normale» Menschen.

Die Frau heisst Flora Goforth, ein Name, an dem erst nach
und nach etwas auffällt. Ihr Uebername Sissy weckt Erinnerungen

an ein romantisches, aber veraltetes und verstaubtes
Zeitalter und an einen ebensolchen Film. Die Memoiren, die sie

diktiert, sind eine Art «Lebensbeichte», aber sie will es nicht
wahrhaben, dass sie nicht mehr lange zu leben hat. Dagegen,
und gegen alles Lebendige und Echte, zu dem auch Leiden und
Mit-Leiden gehört (sie lässt, wie sie erzählt, ihren Mann allein
sterben), sucht sie sich abzuschirmen. Zeichen dafür sind die
einsame Insel, die Verbotstafel unten am Strand, der durch
den Zwerg Rudy (er erinnert an den bösen Zwerg, der im Märchen

die Schätze des Zauberberges bewacht, oder, in seiner
schwarzen Uniform mit Stiefeln und Beret, an einen Söldnergeneral

oder einen SS-Führer) gebildete «cordon de sécurité»,
sowie auch die Brüstung der Terrasse, deren barocke Formen
ein treffliches Bild des Versuches, sich im Unechten zu
verschanzen, sind. Bezeichnenderweise hat diese Brüstung eine
Lücke, durch die man ungeschützt ins Meer hinunterstürzen
könnte.

Die Diener sind alle die gleichen, blassen, leblosen Gestalten

und sollen wohl die Scheinwelt der Lady kennzeichnen;
bezeichnenderweise reden sie nicht. Zu ihnen gehören auch die
Gestalten des Ratgebers (des «Hexers») und des Arztes. Der
Ratgeber kann nicht helfen ,denn er ist selber senil. Ebenso
der Arzt: Glücklich teilt er mit, er habe den Anfall von Mrs.
Goforth überwunden; wenig später stirbt sie.

Die Seketärin ist die erste echte und natürliche Person, was
sich schon in ihrer Kleidung zeigt. Sie wagt es, ihrer Herrin zu
widersprechen und ihr dann und wann die Wahrheit ins
Gesicht zu sagen; einige Male weist sie darauf hin, dass dies ihre
Aufgabe sei. Sie kommt und geht und wird, als einzige «lebendige»

und vom Betrachter als «gelungen» empfundene Gestalt
unter diesen Inselbewohnern, durch das Filmgeschehen immer
wieder an den Rand gedrängt und darf nicht recht zur
Geltung. kommen. Aber ihre Rolle ist nur scheinbar nebensächlich.
Könnte man sie, allegorisch deutend, vielleicht als «Gewissen»

(ähnlich dem Schutzengel Cenodophylax in Jakob Bidermanns
«Cenodoxus») bezeichnen, das immer wieder kommt und
mahnt und immer wieder verdrängt wird? Jedenfalls ist «Blak-
ky» (schon dieser Name weist darauf hin, dass sie und der
Mann im schwarzen Samurai-Kimono zusammenzusehen sind),

408



so etwas wie das Ohr, das die Lebensbeichte der Fau
aufzunehmen hat, eine Lebensbeichte übrigens, die durch ihre z.T.
geschraubte Sprache selber unecht und damit als Parodie der
vielen Heftli-Memoiren von Filmstars usw., wirkt.

Der Mann, mild und unerbittlich zugleich, dringt unaufhaltsam

durch alle aufgerichteten Hindernisse und Sperren zur
Frau vor (bezeichnend sein überlegenes Lachen, als er die
Verbottafel unten am Strand erblickt). Dieser Mann, real, lebendig,

ist nicht einfach bloss ein Liebhaber, er ist der Tod; ein
Todesengel ohne Maske. (Eigenartige Weise, den Tod
darzustellen: der einzige Lebendige!). Unerbittlich wissend und
überlegen, aber ohne grausam zu sein, führt er die Frau dazu, zu
erkennen: jetzt kommt etwas Ernstes. Am stärksten kommt dieses

unerbittliche Führen wohl in der Szene zum Ausdruck, in
de er sie der Brüstung entlang bis zur Lücke vor der gähnenden
Tiefe führt, was ihr grossen Schrecken einjagt. Der Tanz auf
dieser Brüstung (Symbol der Beherrschung!) lässt diese Gestalt
in ihrem schwarzen Samurai-Gewand vollends als Todesengel
erscheinen. Attribute dieses Todesengels sind Schwert und
Samurai-Kimono; der Kimono ist schwarz mit weissen Zeichen
(schwarz-weiss: Tod-Leben). Dass es ein Samurai-Kimono und
nicht irgendein schwarzes Gewand ist, könnte eine Bedeutung
haben: die japanische Kriegerkaste der Samurai ihren geistigen
Grund im Zen-Buddhismus (mit seinen verschiedenen Ausprägungen

wie Kendo, Judo u.a.). Die höchste Stufe im Zen hat
aber der erreicht, der dem Tod gelassen gegenüberstehen kann.
Auch die Geschichte vom alten Mann, der insMeer hinausgetragen

wird, dürfte aus dem Gebiet der östlichen Geisteshaltung
stammen (Nirwana!). Schade ist, dass der Name «Todesengel»
so früh fällt.

Was will nun dieser Film? Ist das, was hier gewollt ist,
auch gekonnt. Ist die Wahl der Darsteller nicht vielleicht ein
Fehlgriff? Oder steckt dahinter etwa eine Absicht des Regisseurs,

und der Film hätte einen doppelten Boden? Will Losey
mit diesem Film, der eine Mischung aus Realistischem und
Surrealistischem, aus Glaubhaftem und Unglaubhaftem, aus Echtem

umnd Kitschigem ist, zeigen, wie hohl unsere Gesellschaft

ist und ihr Leben etwas wirklich Realem (z.B. dem Tod) nicht
standhalten kann? Darum die eigenartige Verkehrung, dass
neben der Sekretärin die Figur des Todes die einzige natürliche
und wirklich lebendige Person ist? Vielleicht soll diese
Hollywood-Atmosphäre dazu dienen, die Leere unserer Gesellschaft
darzustellen — oder will Losey gar den Schauspielern selbst
einen Spiegel vorhalten?

Fehlbesetzung der Rollen? Vielleicht doch nicht.

Durch die nicht lebensechte Situation, besonders aber durch
die bald geschraubte, bald vulgäre Sprache, erreicht der Regisseur

eine Verfremdung, die sich negativ auswirkt: der Zuschauer
bleibt Zuschauer, die wahrscheinlich beabsichtigte Frage:

«Gilt das auch mir?», bleibt aus. Gerade diese kitschige
Hollywood-Atmosphäre ist es, die uns an diesem Film befremden
kann. Wird dadurch der Tod nicht doch etwas verharmlost?
Man denke an die Art, wie in Amerika der Tod zum Gegenstand

für Geschäft und Management gemacht wird, wie Tote
geschminkt werden (mit einem Lächeln kostet es $ 20.— mehr)
usf. Hilft «Boom» aus diesem Verständnis heraus? Wohl kaum.

Vieles scheint an diesem Film zu unglaubhaft, zu konstruiert,
zu sehr an den Haaren herbeigezogen, als dass er wirklich
anansprechen könnte. Der Betrachter hat den Eindruck, man habe

eine bestimmte Aussage machen wollen und sich danach
eine Story gebaut, statt vielleicht eher im Natürlichen, Gegebenen,

das Fenster zu suchen, durch das uns mehr gezeigt werden

soll, als nur eben dieses «Natürliche»; nicht aufdringlich,
sondern nur andeutungsweise und Raum für verschiedene
Interpretationen offen lassend. Aber das ist Ansichtssache. W.Sa.

Wenn auch dieser Film formal und inhaltlich umstritten ist,
müssen wir uns dennoch mit ihm auseinandersetzen, da er
einer die Kirche immer wieder angehende Problematik zur
Diskussion stellt. D.R.

Diskussionensbeiträge nimmt entgegen:
Pfr. Dolf Rindiisbacher, Filmbeauftragter,
Sulgenauweg 26, 3007 Bern (Tel. 031 - 46 16 76)

DIE WELT IN RADIO UND FERNSEHEN

Gottesdienst im Fernsehen — oder Fernsehgottesdienst?
Ein paar Gedanken zu einem akut werdenden Thema (Schluss)

Schwieriger ist, dass die theologische Verkündigung, die
seit Jahrhunderten das Wort zur Grundlage hatte, sich nun
plötzlich mit dem Bild und dessen Gesetzmässigkeiten
konfrontiert sieht. Was bisher allein durch das Wort verkündigt

wurde, muss nun mit Hilfe des Bildes, sei es statisch
oder bewegt, ausgedrückt werden. Dieser Umstand weist
den Weg zur Einbeziehung von Bild-Meditationen oder
eigentlichen Anspielfilmen.

Im Kirchenraum kann die Eigenpersönlichkeit des
Predigers zurücktreten vor dem Inhalt der Verkündigung. Das
Medium Fernsehen verstärkt dagegen in den meisten Fällen

die Ausstrahlung einer menschlichen Persönlichkeit,
so dass die Aussage ganz von dieser Wirkung gefärbt ist
und von ihr abhängt. Dies soll und kann aber nicht der
Zweck der christlichen Predigt sein, so dass ihre herkömmliche

Form durch eine andere, mediumgerechte ersetzt
werden muss. Als sehr fernsehgerecht hat sich das
Gruppengespräch erwiesen. Diese Form könnte die Grundlage
der Fernsehpredigt bilden, allerdings mit der Abänderung,
dass nicht allgemein bekannte, namhafte Persönlichkeiten
zur Fernsehgemeinde sprechen, sondern dass Gewicht auf
typische und anonyme Vertreter unserer Gesellschaft ge¬

legt wird, wie etwa der Intellektuelle, der Arbeiter, der
Unternehmer, der Akademiker, die Frau, etc. Es ginge dann
weniger darum, die eigene, persönliche Meinung
auszudrücken als vielmehr stellvertretend für viele zu sprechen.

Wichtig ist, dass der Mensch vor dem Bildschirm sich
mit einem dieser Vertreter identifizieren kann, dass bei
ihm der Eindruck entsteht, er drückt das aus, was ich auch
sagen würde, wäre ich statt seiner vor der Kamera. Auf
diese Weise wird ein viel engerer und unmittelbarerer
Kontakt zum Verkündigungsinhalt der Predigt geschaffen,
als das von der Kanzel herab möglich ist.

Ein weiterer Schwerpunkt des Gottesdienstes ist das
gemeinsame Gebet. Im traditionellen Gottesdienst ist das Gebet

ein heikler Punkt. Die Gefahr liegt zu nahe, dass es zur
blossen inhaltslosen Form wird. Wenn Fürbitte geleistet
wird, ist dem Betenden oft gar nicht klar, wofür und für
wenn er eigentlich betet. Wenn nun zu den Worten des
Gebets die entsprechenden Bilder auf dem Bildschirm
erscheinen (z. B. Hungernde, Kranke, alte einsame Menschen
etc.) oder andere Gebetssituationen durch das Bild be-
wusst gemacht werden, dann ist damit eine grosse Mög-

409


	Filmforum

