
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 19 (1967)

Heft: 4

Artikel: Auseinandersetzung um "Schonzeit für Füchse" : ein Beitrag zur
Generationenfrage

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM UND LEBEN

Auseinandersetzung
um «Schonzeit für Füchse»
Ein Beitrag zur Generationenfrage

FH. Um obigen Film, der in der Schweiz angelaufen ist,
und über den wir in der letzten Nummer eine Besprechung
veröffentlichten, hat sich zu Beginn dieses Jahres in der
evangelischen Presse in Deutschland eine kurze, aber
bezeichnende Auseinandersetzung abgespielt. Kurt Joachim
Fischer veröffentlichte in «Kirche und Film» einen Angriff
auf den deutschen Film im allgemeinen und auf «Schonzeit
für Füchse» im besonderen.

Er beklagte zu Beginn die sich steigernde Brutalität im
deutschen Film, die französischen und amerikanischen
Gangsterfilmen abgeguckt sei. Es gebe dabei zwei Sorten.
Die eine arbeite nach dem Prinzip: je mehr auf möglichst
brutale Weise entstandenen Filmleichen, umso
kassenträchtiger der Film. Die zweite Gruppe scheine noch
gefährlicher und daher wichtiger: «ihre Filme propagieren,
sei es nun absichtlich oder ungewollt, Lieblosigkeit in den
zwischenmenschlichen Beziehungen,» wie er sich
ausdrückte.

Es handle sich dabei nicht nur um eine Demonstration
eigensinniger Proteste gegen bürgerliche oder spiessige
Lebensordnungen. Offenbar sei den Herstellern von
«Schonzeit für Füchse» nicht deutlich geworden, wie
beklemmend in der Wirkung die von den Darstellern geforderte

Lieblosigkeit vor den Zuschauern abrolle.

Als Beispiel führt er die Beziehungen zwischen einem
der jungen Männer des Films und seiner Braut an. Durch
den ganzen Film schleppe er neben seiner schlechten
Laune seine protestierenden Manieren. Er bringe etwa sein
Mädchen auf den Bahnhof, setze es in den Zug — aber ein
Abschied finde nicht statt. Man lebe wie verheiratet
miteinander, aber habe für einander weder ein Wort noch eine
Geste, alles spiele sich in einer spannungslosen Direktheit
ab, man habe einander nichts zu geben. Als die junge
Dame wiederkomme, stehe er zwar am Bahnhof, aber man
begrüsse sich lässig, fast lästig, und gemeinsam «latsche»
man die Treppen hinunter, — als wären Gefühle bereits
Selbstmord, Preisgabe des Ichs, Auflösung der Individualität,

nicht gestattete Erkenntnis. Das Ganze ein makabrer
Aspekt: Lieblosigkeit als Grundprinzip der Existenz,
demonstratives Kriterium verfremdeter Beziehungen.

Fischer ist jedoch der Ueberzeugung, dass das alles
nicht wahr sei, was der Film widerspiegle. Zwar gäben sich
die jungen Leute so, aber sie seien nicht so, sie hätten
wie jedermann die Sehnsucht nach Liebe und Zärtlichkeit
in sich. Heute erscheine es aber als Schwäche, dergleichen

einzugestehen. Es soll offenbar bewiesen werden,
dass in unserer Zeit nicht nur im Film, sondern generell
alltägliche Gefühle fehl am Platze seien. Nur der gewinne
die Gunst der Zuschauer, der sich weigere, Liebe zu
demonstrieren. Die jungen deutschen Regisseure schienen
in dem Irrglauben befangen, dass schlechte Laune, flegelhafte

Manieren, boshafte Rücksichtslosigkeiten attraktiv
seien. In Wahrheit werde nur eines damit bewiesen, dass
den jungen deutschen Filmleuten eine Kleinigkeit, aber von
lebenswichtiger Bedeutung abgehe: Herz genannt. Diese
Filme schienen auf Gletschern gezeugt und in Tiefkühltruhen

grossgezogen. Sie gefährdeten die Zukunft des
deutschen Films.

Im evangelischen Film-Beobachter erschien darauf eine
Antwort unter dem Titel «Gespielte Liebe als Weltanschauung?»

Sie stammt von einem der im Film anvisierten noch
nicht Dreissigjährigen, Steffen Wolf. Auch er gab zu, dass

sich im internationalen Filmschaffen der Trend zur Brutalität

und zum Zynismus verstärkt habe. Aber es gebe keine
bestimmte Gruppe von Filmen, die bewusst oder unbewusst
die «Lieblosigkeit in den zwischenmenschlichen
Beziehungen propagiere». Das tue auch keiner der neuen
deutschen Filme. Sie forderten nicht dazu auf, ihre Figuren,
etwa die jungen Männer in «Schonzeit für Füchse» nachzuahmen.

Wenn junge Menschen heute sachlicher, distanzierter
und kälter reagierten, könne man ihnen nicht einfach
Lieblosigkeit pauschal vorwerfen, sondern müsse nach den
Gründen fragen. Wolf erinnerte hier an das Wort von der
«skeptischen Generation». Der Skeptizismus sei eine Folge
der Entwicklung; Grössenwahn einerseits und Hörigkeit
andererseits hätten das deutsche Volk an den Abgrund
geführt, alle Ideale vernichtet und das Chaos geschaffen. Auf
den Trümmern sei eine reaktionäre, bürgerliche Gesellschaft

entstanden, deren oberste Maxime Materialismus,
Ignoranz und eine Blindheit sei, die sich beharrlich
weigere, Konsequenzen zu ziehen. Man erlaube der Jugend,
eigene Wege zu gehen, verurteile sie jedoch scharf, wenn
sie es tue. Ihr Urteil werde nicht toleriert, man möchte sie
am liebsten gängeln und aus ihr lauter kleine, brave und
wohlerzogene Ableger der Erwachsenen machen. Man lehre
die Jugend höchste moralische Werte und demonstriere
ihr im täglichen Leben, dass Garanten für den Erfolg Intri-
trigen, Korruption, Lügen und Obrigkeitshörigkeit seien.
Man propagiere eine Welt mit Herz, wünsche sich eine
friedliche und liebende Welt und verheimliche, dass in
unserer Gegenwart nicht Herz und Liebe bestimmend sein
könnten, da eine hoch industrialisierte Gesellschaft primär
nicht nach Herz, sondern nach Spezialisierung,
Produktionssteigerung und Sachlichkeit verlange. Niemand werde
behaupten wollen, dass in unserer von Technik, Automation

und Spezialisierung geprägten Welt noch Platz für
grosse Gefühle, Träumereien u. ä. sei. Die nüchterne und
überaus sachliche Arbeitswelt und der weithin von ihr
beeinflusste private Lebensraum zwängen den Jugendlichen

beim Eintritt in den Beruf, sich zumindest äusserlich
anzupassen. Das von der Umwelt bestimmte Verhalten
prägte den jungen Menschen bis zur Intimsphäre.

Diese Entwicklung habe auch in der Kunst der Gegenwart

ihren Niederschlag gefunden. Wolf kam hier auf die
moderne Dramatik zu sprechen, welche ernste
Kommunikationsschwierigkeiten aufgezeigt habe. Er führte dabei
die Sinnentleerung der Umgangssprache an, zum Beispiel
die vielen Ehen, die diesen Namen nicht verdienten. Die
deutschen Regisseure registrierten nur Tatsachen, die
international schon lange anerkannt seien. Antwort darauf
müsste die Gesellschaft finden; es sei dies nicht Aufgabe
des Films.

*

Der Aussenstehende hat nicht den Eindruck, dass sich
der Urheber des Films mit diesen jungen Männern, die er
doch als reichlich schwächlich und lieblos darstellt,
identifiziere. Er wollte wohl eher Kritik an der jüngeren Generation

üben, ein warnendes Bild auf die Leinwand werfen.
Der Film verabscheut diese ganze Welt und macht für ihre
Gleichgültigkeit und Herzlosigkeit keine Propaganda. Es ist
das gute Recht jedes Filmschöpfers, herzlose Menschen
und ihre Zeit zu zeichnen. Insofern muss Steffen Wolf recht
gegeben werden.

Stutzig machen muss aber, dass Wolf diese jungen
Männer nicht nur zu erklären, sondern sogar zu verteidigen

sucht. Durch den Nazismus «seien alle Ideale
vernichtet und das Chaos geschaffen worden». Was für ein
Gewaltskerl muss doch dieser böhmische Gefreite gewesen

54



sein, dass es ihm gelang, alle in vielen Jahrhunderten
entstandenen Ideale des deutschen Geistes von Meister Eckhart

über Luther, Kant, Goethe, Beethoven, bis Spitteier zu
vernichten! Nein, natürlich sind diese Ideale nicht vernichtet

worden, sie leuchten nach wie vor der Menschheit, aber
die Volksmassen haben sie verlassen und verraten, und
sind ungeheuerlich falschen Götzen nachgelaufen, (wie
schon andere Völker). Nur eine kleine Elite hielt an ihm
fest, etwa jene Frau eines ehemaligen Diplomaten, die stets
mit der Luther-Bibel in den Luftschutzkeller ging und dort
auch mit ihr erschlagen wurde, oder jener Schauspieler,
der mit einem Band Goethe in der Hand, in dem er während
des tobenden Strassen- und Häuserkampfes bei der Eroberung

Berlins still gelesen hatte, an seinem Tisch erschossen

wurde, und die wenigen deutschen Widerstandskämpfer,
die ihr Leben gegen den Ungeist hingaben.

Leider ist richtig, dass nach dem Krieg wieder eine
materialistische Gesellschaft entstand (nicht nur in Deutschland),

deren Lebensnerv das Geld darstellt, und die sich
nicht um Ideale kümmert. Wenn auch zu verstehen ist,
dass nach den Hungerjahren vor allem die Wirtschaft wieder

in Gang gebracht werden musste, so hätte sie doch
längst die Pflicht gehabt, sich zu erinnern, dass auch ein
Volk niemals von Brot allein lebt, und entsprechend handeln

müssen. Durch ihr gleichgültiges Festhalten an
materiellen Pseudo-Werten hat sie ihre Hauptpflicht gegenüber

der kommenden Generation versäumt: ihr die grossen,

lebendigen Werte von einst vertieft und vielleicht in

neuer Form weiterzugeben. Was dieser Jugend im Film
fehlt, sind die Fäden der grossen Ueberlieferung, an die
sie anknüpfen könnte. Sie läuft herum, behauptet, die alten
Ideale hätten versagt, (während es in Wirklichkeit die
Menschen waren), findet nichts Wertvolles, woran sie
sich halten könnte, während alles Vorhandene sie abstos-
sen muss, und verdeckt ihre Leere, Unsicherheit und
Hilflosigkeit mit dem Schild «Skeptizismus», und sogar
Zynismus. Soweit ist es gekommen, weil die ältere
Generation ihr nur ein Leben vorzuweisen hat, das keinen
tiefern Sinn besitzt, weil es nur in der Verfolgung
eigensüchtiger Ziele besteht.

Alles hängt davon ab, selbst für die Zukunft Europas,
dass die Jugend ihrem Leben einen wertvollen Sinn zu
geben vermag. Nur so kann sie sich davor schützen, wieder

auf den Weg zu falschen Götzen zu geraten, was neues
Unheil über die Welt bringen müsste. Zugegeben, die
deutsche Jugend hat es hier besonders schwer, weil sie
von ihrer ältern Generation, die ihr Halt und Mass im
flutenden Leben durch Deutungen seines Sinnes geben müsste,

im Stich gelassen wird. Das wird im Film sehr deutlich,

und folgerichtig verfallen die Jungen den gleichen,
eigensüchtigen Zielen wie die von ihnen verachtete
Generation der Väter. Nichts könnte gefährlicher sein. Sie
bestärken dadurch nicht nur die Aeltern in ihrem sinnentleerten

Leben, unterstützen einen Hauptfehler des
Bürgertums, seine zähe Angepasstheit an den überkommenen
Apparat, sondern sie berauben sich selbst und ihr Volk
der Hoffnung auf eine bessere und sicherere Zukunft in
den grossen Weltstürmen.

Es ist nicht wahr, dass die «heutige, nüchterne und
überaus sachliche Arbeitswelt und der weithin von ihr
beeinflusste, private Lebensraum» den Jugendlichen zwänge,

sich ihr anzupassen, in der Gewöhnlichkeit unterzugehen.

Auch hier hätte die ältere Generation die Pflicht,
der jüngern zu zeigen, wie eine einst noch ganz anders
harte und schwere Arbeitswelt mit langen Arbeitszeiten
(in Deutschland samt einem mehrjährigen Kasernenhofdrill)

die Entwicklung einer grossartigen Geisteswelt und
Kultur und ihrer Ideale keineswegs behindert hat. Heute,

wo z. B. jedermann eine nie gekannte Freizeit für privates
Leben zur Verfügung steht, sollte dies noch viel stärker der
Fall sein. Aber wie ungenutzt wird diese grosse Möglichkeit

von so vielen, jungen Leuten vertan!

Selbstverständlich verlangt niemand von diesen die
Schaffung einer Kultur, sie müssen ja Form erst noch
suchen, Erlebnisse haben, im Schatten Grösserer heranreifen.

Jugend ist Bewegtheit, der Geist aber ist uralt. Ihr Vorteil

liegt gerade in den vielen Möglichkeiten, mit diesem
in Verbindung zu treten, im Provisorischen, Experimentellen,

nicht im Endgültigen, Abgeschlossenen. Aber schlechthin

gegen die eigene Ueberzeugung vor den Aeltern zu
kapitulieren, alles so schlecht weiter zu betreiben, wie
diese es getrieben haben, wie es im Film geschieht, sich
nicht aufzuraffen, nach neuen, besseren Wegen zu suchen,
ist Verrat am eigensten Wesen, die eigentliche Sünde
wider den Geist, seelenzerstörend, und kann nicht nur dem
eigenen Volk zum Schaden gereichen. Man kann nicht
ohne Verwüstungen in seinem Innern das weiter
unterstützen und selbst tun, was man so heftig und mit Recht
verdammt. Wenn diese Jugend sich nicht besinnt, dem
Leben einen tiefern und wertvolleren Sinn zu geben
versucht, so ist die Prognose für uns alle düster.

Melina Mercouri (Mitte) dominiert wieder im neuen Dassin-
Film «Halb-elf in einer Sommernacht», der sonst nicht an
Dassins frühere Leistungen heranreicht.

Das Zeitgeschehen im Film
Die neuesten, schweizerischen Filmwochenschauen

Nr. 1249: Eine Seilbahn für vier Familien — Der Schah
von Persien in St. Moritz — Basel feiert Picasso -— Neues
vom Bernhardin-Strassentunnel — Streckenrekorde am
Gornergrat-Derby.

Nr. 1250: Appenzeller Bauernmalerei — Rotovision der
Schweiz für die Weltausstellung — Radioaktive Kristalle
im Sopra-Ceneri — Fasnacht am Lago Maggiore —
Pelzmode in St. Moritz.

Errata
Wir sind freundlicherweise darauf aufmerksam gemacht

worden, dass der Film «Die unschuldigen Zauberer» sich im
Verleih der Monopol-Films befindet. (Letzte Nummer Seite
34).-

55


	Auseinandersetzung um "Schonzeit für Füchse" : ein Beitrag zur Generationenfrage

