
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 19 (1967)

Heft: 1

Rubrik: Die Welt im Radio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT IM RADIO

Was der Techniker den Kirchen
zu sagen hat

(Schluss)

FH. Mesthenes fuhr fort, dass die Technik die Welt auch
kompliziere. Die Auswahl unter den vielen Möglichkeiten
werde immer schwieriger, und wir müssten alle viel mehr
verstehen, prüfen und bewerten lernen. Wir haben keine
andere Möglichkeit als viele alten, lieben, einfachen
Gewohnheiten fahren zu lassen, und werden neuen Gefahren
gegenübergestellt, die wir nicht aus den Augen lassen dürfen.

Die Aufgabe des Menschen, zu leben, wird immer
anstrengender.

Weil manchen Leuten diese Nachteile der Technik mehr
in die Augen stechen, als ihre schöpferische Kraft und
ungeheuren Möglichkeiten, erscheint sie ihnen als fremder
und feindlicher Einbrecher auf menschlichem Gebiet. Sie
wird nicht mehr als Befreier von dem viel älteren, stärkeren
und gefährlicheren Einbrecher, dem unberechenbaren,
gewalttätigen Zwang der Natur, von dem oben die Rede war,
empfunden. Die Bemeisterung derselben und der ganzen
physischen Welt, die neuen Werkzeuge, die wir uns dafür
geschaffen haben, können dann als Gefahr für unser Leben,
unsere Freiheit und Menschlichkeit bezeichnet werden.
Doch damit werden die Beweismittel falsch verwendet.
Diese ganze Argumentation ist wieder eine Frucht der
Angst, vielleicht der Verzweiflung. Hier erinnerte Mesthenes
an Roosevelts Wort: «Das Einzige, wovor wir Angst haben
müssen, ist die Angst». In Wirklichkeit kann die Technik,
die Entwicklung der Werkzeuge, nur Jenen Sorge einflössen,

die bis jetzt selbst nur Werkzeuge gewesen sind. Je
mehr zum Beispiel Maschinen übernehmen, was bisher
Menschen taten, umso freier werden wir, um zu tun, was
Menschen niemals tun können. Das ist nach Auffassung der
Technik das Versprechen an Alle, die heute noch Sklavenarbeit

tun müssen: ihre Befreiung, um endlich volle
Menschen zu werden.

Allerdings wird dabei unsere Verantwortung viel grösser,

denn die Entwicklung könnte auch unrichtig verlaufen.
Wir müssen deshalb zur gleichen Zeit auch dieses moralische

Problem in allen seinen Perspektiven behandeln. Es
wird von uns viel mehr Einsicht, Charakter und Klugheit
verlangt als früher. Das Malaise unserer Zeit sieht Meste-
henes darin, dass unsere Herrschaft über ungeheure Kräfte
und phantastische Möglichkeiten schneller wächst, als
unsere Fähigkeit, diese sittlichen Zusammenhänge zu sehen
und die notwendigen Folgerungen daraus zu ziehen. Aber
das ist doch kein Grund zum Verzweifeln, sondern eine
Herausforderung an uns, verantwortungsbewusst und klug
zu werden. Wenn heute in manchen Lagern geschrieen
wird: «Stoppt dieses Spiel mit dem Leben und der
Vererbung!» oder «stoppt dieses sinnlose Rennen nach dem
Mond!» so ist das ein Ruf von Leuten, welche die uralte
Angst des Menschen vor allem Neuen in sich tragen. Aber
diese Stopper haben im Lauf der Geschichte immer
verloren, ob sie Christus oder Galilei, Einstein oder Bonhoef-
fer zu stoppen versuchten. Wir können die Entwicklung
nicht aufhalten, weil wir nicht aufhören können, Menschen,
das heisst Geschöpfe Gottes zu sein, denn es wäre eine
Verweigerung, eine Kapitulation gegenüber Gott, unsere
Selbstaufgabe als seine Auserwählten. Wir würden den
Menschen damit aufgeben, weil wir von der Verantwortung,
ein Mensch zu sein, besiegt wären.

Natürlich steckt in dem Vertrauen des Menschen auf die
Meisterung der Natur und des Universums die Sünde des
Stolzes. Aber ist dies wirklich eine Sünde? Mesthenes ist
überzeugt, dass sowohl die Wirklichkeit als die Religion
durch eine solche Annahme vergewaltigt würden. «Es wäre
kein Ruhm für Gott, wenn seine Macht auf der Ohnmacht

des Menschen begründet wäre», sagte er. Die Generation,
die in der Macht über die natürlichen Gewalten nur Böses,
im Wissen nur Gefahr, im Vertrauen des Menschen nur
Sünde sah, sei vorbei und werde immer mehr stehen
gelassen. Sie verdunkle die wichtige Frage, welche die Technik

an die Religion stellt: die Frage nach der Bedeutung.
Wenn eine Unsicherheit in der Religion entstanden sei, so
deshalb, weil sie ihre alte Rolle verloren und ihre neue noch
nicht gefunden habe. Sie muss den Gott wieder verkünden,
der den Menschen nicht nur erlöst, sondern ihn noch viel
stärker begnadet hat, indem er ihm mehr und mehr an
einem Teil seiner Allmacht Anteil nehmen liess, ihn in der
irdischen Welt als eine Art Partner aufgenommen hat. Das
bedeutet allerdings zum mindesten, dass der Mensch ihm
gegenüber seinen Anteil an Verantwortlichkeit und
Verehrung zu erbringen hat.

Während Jahrtausenden hat der Mensch nichts getan,
um weise zu werden, weil es ihm zu anstrengend war, und
weil er es auch nie zu erreichen glaubte. In der vorchristlichen

Zeit gaben die Menschen die Hoffnung auf Seligkeit
auf und sprachen Macht nur Gott zu. So hinterliessen sie
ihre Aufgabe ungetan. Die Kirchen suchten die Leere
aufzufüllen und nahmen die Aufgaben des Menschen in die
Hand, zu wissen, zu bauen, zu herrschen, zu richten. Dann
schaltete sich der Mensch mit erneuertem Vertrauen ein,
um alles selbst in die Hand zu nehmen. Das ist die heutige
Situation. «Es ist müssig, ihm dabei zu sagen, er sei
unwissend oder ein Sünder oder schwach; er hört nicht mehr
darauf. Er hat Gewaltiges erreicht wie keine andere Kreatur
und ist sicher, noch viel Gewaltigeres zu erreichen.»

Manche Kirchenmänner haben diese Situation erkannt.
Mesthenes zitierte Bohnhoeffer: «Der Mensch ist mündig
geworden, und das muss anerkannt werden.» Ebenso Bult-
man: «Es braucht Menschen, keine Schafe, um die Welt
zu ändern». Die Unsicherheit in der Theologie aller
Kirchen hängt mit dem neuen Vertrauen des Menschen in die
Macht seiner Werkzeuge zusammen.

Die Lösung liegt nach Mesthenes von der Technik her
gesehen darin, dass der Mensch als fähig anerkannt werden

muss, als Gottes Partner seine Aufgabe in der irdischen
Welt immer mehr zu erfüllen. Die Notwendigkeit, Gott zu
kennen, ist heute sogar noch grösser als früher in
ängstlicheren Zeiten, als das Vertrauen zu Gott genug erschien.
Es droht immer die Gefahr menschlichen Grössenwahns,
der Hybris, die Ansicht, als ob der Mensch alle diese
Kräfte allein geschaffen habe, während sie ihm doch nur
von Gott geschenkt wurden, Gott ihm Anteil an seiner
Macht gewährte. Es ist mehr als je Aufgabe der Kirchen,
Gott mit allen Mitteln direkt und indirekt zu zeigen und zu
verkünden. Wenn sie das nicht tun, wird und muss es
jemand anders tun, soll keine Weltkatastrophe entstehen. Es
geht für sie heute nicht mehr darum, Traditionen aufzubewahren

und zu hüten und zu pflegen, sondern sich um den
Menschen zu sorgen, der von Gott geliebt und immer mehr
begnadet wird.

Um aber stets auf der Wacht zu sein, um aufbauende
Kritik zu treiben, müssen die Kirchen wissen, wovon sie
reden. Sie müssen, erklärt Mesthenes kategorisch, das
gesamte Wissen der Gesellschaft beherrschen wie diese
selbst, seine Kräfte, sein Wesen, seine Uebermittlung
beurteilen mit all seinen Möglichkeiten. Er meinte, dass es
grosser Umwälzungen bedürfen werde, bis die Kirchen in
der Lage sein werden, diese grossen Anforderungen zu
erfüllen. —

Damit ist Mesthenes wieder bei der gleichen Forderung
angelangt, wie sie auch die Weltkirchenkonferenz vom letzten

Sommer in Genf aufstellte: die Kirchen müssen viel
mehr wissen, um ihre Aufgabe zu erfüllen. Erste Aufgabe
wäre also die Organisation einer umfassenden Information
durch alle denkbaren Informationsmittel. — Im übrigen

7



ist es nicht unsere Aufgabe, zu diesen Ausführungen Stellung

zu nehmen, doch wenn solche über das Radio
verbreitet werden, halten wir uns für verpflichtet, sie zu
signalisieren.

Die Lage der Christen in
Ostdeutschland

R. St. Das Sonntag-Abendgespräch vom 15. Januar —
es wird von Radio Bern übermittelt und dauert eine knappe
Stunde — wird von vier Schweizern bestritten. Würden
sich Kirchenleute aus der Deutschen Demokratischen
Republik mit solchen aus der Bundesrepublik unterhalten, so
erhielte die Diskussion vielleicht einen polemischen,
vielleicht auch einen inner-deutschen Aspekt. Doch hier ist nun
einmal ausdrücklich die Frage gestellt: Wie sieht es
jenseits von Ulbrichts Mauer aus — mit schweizerischen
Augen gesehen?

Drei der vier Teilnehmer sprechen aus eigener Kenntnis
der Dinge. Der Vierte begnügt sich als interessierter Frager;

er weiss nicht mehr und nicht weniger als irgendein
fleissiger Zeitungsleser in der Schweiz.

Die beiden Theologen haben kürzlich mit einer Gruppe
von schweizerischen Kirchenräten fast zwei Wochen lang
die DDR besucht und dort mit zahlreichen Pfarrern,
Gemeindegliedern, aber auch mit staatlichen Funktionären Fühlung
genommen. Es handelt sich um den theologischen Berater
des schweizerischen evangelischen Kirchenbundes, Dr.
Hans Ruh, und um den reformierten Pfarrer Wilhelm Kuhn
aus Zug. Er war früher in Ostasien im Missionsdienst, weiss
also aus weltweiter Erfahrung um die Schwierigkeiten, die
sich für den Christen in einer betont nicht-christlichen oder
atheistischen Umwelt ergeben.

Der Nicht-Theologe, Dr. E.Frey, weilte 15 Jahre lang
als Korrespondent der Neuen Zürcher Zeitung in Berlin
und ist über Zusammenhänge und Details aufs Beste
orientiert.

Natürlich werden im Laufe dieses Gespräches manche
Fragen gestellt und beantwortet werden, die das äussere
Leben der Kirchen in Ostdeutschland betreffen; vielleicht
werden die kirchlichen Reisenden auch Auskunft darüber
geben müssen, worin sich die Behandlung und die
Bedrängnis der Christen in der Ostzone von jener zur Hitlerzeit

unterscheide. Im Mittelpunkt der Aussprache aber
steht das Thema: In welcher Weise kann sich ein
überzeugter Christ unter dem kommunistischen Regime noch
bewähren? Ist es denkbar, dass er aktiv und ohne bedenkliche

Kompromisse am Aufbau der dortigen Gemeinschaft
mitarbeitet, oder ist er gezwungen, mit seinem Glauben ein
unbemerktes Katakombendasein zu fristen, wenn er nicht
gar rebellieren will

Viele Fragen, auf die wir hoffentlich Antworten erhalten!

Leidenschaftliche Auseinandersetzung

um protestantische Ziele
In Schweden ist es zu einer interessanten Auseinandersetzung

über Aufgaben des Protestantismus im Zusammenhang

mit der Tätigkeit am Radio gekommen. Es war von
einer Seite darauf hingewiesen worden, dass auch in
Schweden noch zahlreiche Leute fern und gleichgültig allen
kulturellen Werten gegenüberstehen, und dass es
Aufgabe des Protestantismus sei, hier den Menschen zu einem
wertvolleren und reicheren Leben zu verhelfen. In Anlehnung

an eine seinerzeitige Stellungnahme von H. Whitley,

eines hohen Beamten der englischen BBC-Radio-Organisa-
tion, wurde ausgeführt, wie arm viele Leute sind, (mögen
sie nun denken, was sie wollen), wenn sie zum Beispiel auf
Reisen nur das erfassen, was sie gerade sehen, weil die
Gegenwart ihre einzige Dimension ist, welche Museen als
Mausoleen empfinden, für welche Musik niemals mehr ist
als der ungefähre Gegenwert eines alten Kinderreims in
Tönen, Menschen, die Bilder nur im Film oder im Fernsehen
betrachten, die grosse Schauspielkunst nicht zu erkennen
vermögen, für welche Gemeinschaft nur ein Vorwand zur
Flucht vor sich selber ist, die vor dem Meer und fremden
Ländern Angst haben, die weder die Gewohnheit des
Beobachtens noch die Fähigkeit, sich auszudrücken besitzen,
die sich in das Denken eines Andern nicht einfühlen können

und unfähig sind, Zustimmung oder Ablehnung
gradweise auszudrücken. Sie hätten nicht wirklich gelebt, welche

das alles nicht kennen, und es sei unsere Pflicht, ihnen
dazu zu verhelfen, wozu besonders die Massenmedien von
uns benützt werden müssten, Film, Radio und Fernsehen.

Von anderer protestantischer Seite wurden diese
Ansichten heftig bekämpft. Sie führten nur wieder zu dem,
was als «Kulturprotestantismus» schon längst erledigt sei.
Selbstredend soll bei den Massenmedien mitgearbeitet werden,

aber stets nur in strenger und direkter Ausrichtung auf
die christliche Botschaft, praktisch also nur auf religiösem
Gebiete. Von anderer Seite wurden die Vertreter dieser
Auffassung als «Ghetto-Propagandisten» bezeichnet, die
nur darauf ausgingen, die Kirchen und ihre Institutionen in
einem Ghetto vor der übrigen Welt abzuschliessen und nur
ihre eintönigen Rufe über die Mauer zu senden, die schon
längst bekannt seien und niemanden in der Welt mehr
interessieren, welche heute ganz andere, gewaltige Aufgaben
zu bewältigen habe.

Wie so oft, dürfte die Wahrheit etwa in der Mitte liegen.
Dass wir auch dazu aufgerufen sind, gegen die geistige
Armut zu kämpfen, nicht nur gegen die materielle, ergibt
sich schon aus der Nächstenliebe. Geistige Verödung zu
verhindern, daran haben wir sogar ein direktes Interesse.
Doch soll und darf dies niemals zur zentralen Aufgabe werden,

sondern mehr gegen den Rand hin; dazu sind vielmehr
alle die grossen kulturfördernden Institutionen, Verbände
usw. da, oder direkt der Staat. Dabei mitzuwirken ist
allerdings auch uns aufgegeben, uns davon auszuschliessen,
könnte als Bumerang auf uns selbst zurückfallen. Dass
Film, Radio und Fernsehen uns auch hier einmalige
Möglichkeiten eröffnen, ist nicht zu bestreiten.

Bildschirm und Lautsorecher
Schweiz — 35 Radioapparate und 4 Fernsehapparate

wurden von der PTT beschlagnahmt, weil die Besitzer trotz
Mahnung ihre Schulden ihr gegenüber nicht beglichen.

— Wie die SRG meldet, können die Welt- und
Europameisterschaften in Oesterreich am Fernsehen nicht
übertragen werden, da die Organisatoren die Begehren der
Eurovision bezüglich der Verwendung von Reklamen in der
Sendung nicht erfüllen wollten. Nur Oesterreich selbst
wird Uebertragungen bringen.

England — Im Herbst des Jahres wird die britische
Rundspruchgesellschaft BBC mit Farbfernsehsendungen
beginnen. Die kommerzielle Sendegesellschaft ITV wird
nachfolgen. Schwierigkeiten bestehen noch deswegen, weil
mit Ausnahme des 2. Programms der BBC, das mit der
Zeilenzahl 625 arbeitet, die andern noch die 405 Linie
benützen. Doch soll diese bald aufgegeben werden. Bereits
sind beträchtliche Bestellungen auf Farb-Fernsehempfän-
ger eingegangen. Der unbeschränkte Allgemeinverkauf
soll jedoch erst im März beginnen.

8


	Die Welt im Radio

