
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 18 (1966)

Heft: 6

Artikel: Der Ruf des Herzens

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und sogar zum Stellvertreter des Märtyrers.
Diese Ursachen zählen sowohl für den Enthusiasmus und den

Reichtum an Variationen des christlichen Lebens als auch für die
kirchlichen Spaltungen. Ueber den Enthusiasmus besteht kein Zweifel.
Die Menschen von damals dachten in religiösen Begriffen wie die
heutigen in politischen und wirtschaftlichen. Gregor von Nazianz
beschreibt in einer sonst abstrusen Predigt die Lage, wie er sie bei
einem Besuch 397 in Konstantinopel vorfand: "Wenn Du in der Stadt
jemanden nach dem Wege fragst, wird er mit Dir darüber
diskutieren, ob Jesus der Sohn einer Jungfrau war oder nicht. Wenn Du
ihn nach der Qualität des Brotes fragst, wird er Dir antworten:
"Der Vater ist gross, der Sohn weniger". Wenn Du ein Bad
wünschest, wirst Du hören: "Es gab nichts, bevor der Sohn erschaffen
war". Ausserhalb der Stadt war die Situation ziemlich die gleiche.
Was der Arianismus für das Volk von Konstantinopel bedeutete, war
der Modalinismus für jene in Ephesus. Nach dem Konzil von Ephesus
431 beschreibt Cyrill von Alexandrien, wie von morgens bis abends
Demonstrationen zugunsten dieser Lehre stattfanden. Auch Frauen
machten mit. Das Christentum muss in der Tat unter die grossen
Frauenemanzipatoren in der Mittelmeerwelt gerechnet werden, ob
orthodox oder nicht. Die Kirchenväter der Zeit setzten die Begehren
des Laienvolks nur in philosophische Sprache um.

Diese Begehren waren sicher mit regionalen und partikulari-
stischen Tendenzen verbunden, welche die spätere Zeit charakterisieren.

Aber ist das die ganze Geschichte Schon in einer frühern
Schrift hat Jones das Problem behandelt und Frend fügt hier
Bemerkenswertes hinzu. Sicher hat kein Kopte oder nordafrikanische
Christ je gesagt, er sei Aegypter oder Afrikaner und hasse den
römischen Unterdrücker, und dass er eine andere Sprache spreche,
und eine andere Religion als die Orthodoxie nur als Mittel zum
Ausdruck für seine Antipathie benütze. Es war alles viel verwickelter.
Für den gebürtigen Christen hatten die alten Götter versagt, aber
die Rettung von irdischen Gefahren und solchen jenseits des Grabes
blieb ebenso im Christentum, wie man sie auch von den alten Göttern
erwartet hatte. Für den Kopten waren die Dämonen und der Drache
im Abgrund immer noch trotz aller Christlichkeit Wirklichkeit. Nur
wurde jetzt an Stelle der Göttin Osiris das Rettungswerk von Christus
wichtig. Aber zu diesem Zweck musste Christus das volle Wesen des
Vaters haben, er musste "von gleicher Substanz wie der Vater sein",
um es mit den Worten des Glaubensbekenntnisses von Nicäa zu sagen,
wobei er mit Gott die gleiche Natur teilte in allen seinen Handlungen
als gottgemachter Mensch.

Es lässt sich hier sofort ersehen, dass eine Theologie wie die
des Arius, welche zwischen Gott und Christus unterschied, oder jene
des Nestorius, welche Christus zwei Naturen gab, als Gott und als
Mensch, von den Kopten den bittersten Widerstand erfahren musste.
Denn wenn Christus etwas anderes als Gott war, würde er selbst
der Erlösung bedürfen, und die Schlacht gegen die Dämonen ginge
verloren. Das war das Geheimnis hinter den Motiven von Athanasius
Einstellung in Nicäa oder von Cyrill in Ephesus, und der Grund für
die Ergebenheit der koptischen Mönche ihnen gegenüber.

Ein ähnlich verwickelter Sachverhalt lag in dem grossen Konflikt

zwischen Donatisten und Katholiken im Westen, der dann zum
endgültigen Zusammenbruch des Christentums in Nordafrika führte.
Man muss sich hier erinnern, dass sich die westlichen Kirchen als
eine vereinte Gemeinschaft von Heiligen betrachteten, als Glieder
einer vom hl. Geist direkt geleiteten Körperschaft, die Zeugnis
gegen die heidnische Welt ablegte. In Nordafrika wurde aber das
Christentum hauptsächlich im Sinne eines siegreichen Leidens unter
dem Teufel aufgefasst, der die Behörden zur Verfolgung der Christen
aufstachelte. Das Martyrium war die Bluttaufe, welche dem Opfer
die Freuden des Paradieses und die Teilnahme am jüngsten Gericht
gewährte.

Die Bekehrung von Kaiser Constantin begünstigte eine radikale
Neubewertung der Rolle der Kirche im römischen Reiche. Die Mehrheit

der christlichen Führer in Rom, Italien, Gallien und Spanien,
wo das Christentum immer noch zum guten Teil die Religion einer
städtischen Minderheit war, zeigte sich geneigt, sich schnell loyal
einzustellen und einer Dualität von Staat und Kirche zuzustimmen,
die im 3. Jahrhundert entstanden war. Etwa in der Mitte des 4.
Jahrhunderts ist die Theorie von den zwei Schwertern als Ausdruck der
Beziehungen zwischen Staat und Kirche erfunden worden. Anders
aber dachten die ländlichen Christen in Nordafrika. Für sie setzte
sich das Martyrium fort. Der Teufel, jetzt durch die Bekehrung des
Kaisers unfähig, sein Ziel durch direkte Aktion zu erreichen, durch
die gewohnten Verfolgungen, bediente sich jetzt der Arglist gegenüber
den Christen. Erpressung, Unterdrückung, Sklaverei war das Werk
des Teufels, und der Kampf gegen die Behörden richtete sich jetzt
gegen die bedrückenden Landeigentümer. Nordafrikanische
Bauernaufstände im 4. und 5. Jahrhundert waren von religiösen Hoffnungen
inspiriert. Ihre Führer, die gleichzeitig auch Pfarrer des linken
Flügels der Donatisten waren, wie Fasir und Axido, waren "Führer
der Heiligen", während sie für die katholischen Gegner, die sich auf
die Macht des Kaisers stützten, "Rebellen gegen die apostolische
Autorität" waren. Hier war die Anti- Orthodoxie und das Verlangen
nach einer sozialen Revolution miteinander verbunden, aber das
Grundmotiv blieb das religiöse: die Schlacht gegen den Teufel zu
schlagen und die Krone des Martyriums zu gewinnen.

Die Existenz von solchen entgegengesetzten religiösen Motiven,
die allerdings von Kultur zu Kultur und von Provinz zu Provinz etwas
variierten, zerstörten im Endeffekt zuerst die Einheit und dann die
Existenz des römischen Weltreiches. Kaiser Constantin hatte seine
christliche Pflicht in der Erhaltung der religiösen Einheit unter allen
Dienern Gottes gesehen. Die Stabilität und das innere Gleichgewicht
des grossen Reiches hing wie in den Zeiten der heidnischen Vorfahren
an der "richtigen" Religion. Nur war es jetzt der Christengott und
seine Kirche, welche dieses Ideal repräsentierte.

Aber trotz aller Ränke und Gewalttaten gelang Constantin diese
Quadratur des Zirkels sowenig wie seinen Nachfolgern. Wie Justinian
herausfand: sobald Rom zufrieden war, waren automatisch die Aegypter

entfremdet und umgekehrt. Wir haben oben gesehen, warum. Alle
Anstrengungen für eine kräftige Zentralregierung konnte infolge dieser
religiösen Differenzen die Spaltung einer Christenheit in eine westliche

und eine östliche Hälfte auf die Dauer nicht hindern. Die
Landesgrenzen zwischen Griechisch und Latein wurden zu einer der grossen
kulturellen und religiösen Scheidegrenzen Europas. Im Osten wurden
dann die Regionalkirchen bis heute durch die Invasion der Mohammedaner

überflutet.
Aber eines ist sicher, auch diese lange Zeit war keine Zeit

religiösen Friedens.

Von Frau zu Frau

DER RUF DES HERZENS

EB. Früher glaubte man, Mitleid genüge, um "gute Taten" zu
vollbringen. Manchmal sollte auch pure Sentimentalität das gleiche
Ziel erreichen. Und schliesslich war es Pflicht, dass "sitzengebliebene"

Töchter aus gutem Hause sich sozialen Werken widmeten. Heute
gibt es nur noch ein paar Ueberreste davon. Es gibt ein paar junge
Idealisten, die voll Feuereifer glauben, sie könnten ohne Kenntnisse
"helfen", und es gibt ein paar unbefriedigte Frauen mittleren Alters,
die den üblen Namen "Wohltätigkeitshyänen" zugeteilt erhalten, die
Aehnliches wollen. Die Jungen sind im allgemeinen recht rasch
belehrbar, jene Frauen meistens überhaupt nicht. Und irgendwie können
sie einem leid tun, dass sie es nicht fertig bringen, ihr Unvermögen
einzusehen.

Daneben aber wissen heute Jung und Alt, dass das Helfen gekonnt
sein will, dass viele Kenntnisse und Fähigkeiten dazu nötig sind. Diese
Kenntnisse gehen von pflegerischen Handreichungen zu handwerklichen
Fertigkeiten und bis zu ernsthaften psychologischen oder bürolistischen
organisatorischen und volkswirtschaftlichen Kenntnissen. Das Heer der
Helfer hat sich in zwei Gruppen aufgespaltet, die sich beide als nötig
erweisen: Die einen bemühen sich zu pflegen und zu heilen, die andern
gehen den Ursachen, den soziologischen Zusammenhängen nach und
versuchen, das Uebel an der Wurzel zu packen und auszumerzen. Diese

beiden Gruppen können aber nur erfolgreich und ohne Verschleiss
an Zeit, Mitteln und Personen arbeiten, wenn sie ihre Anstrengungen
koordinieren.

So betrüblich es sein mag: der Einzelne hat bald einmal ausgespielt,

wenn er nicht Kontakt aufnimmt mit grösseren Gruppierungen,
mit Vereinigungen, Sozialämtern usw. Selbst wenn es nur um
nachbarliche Hilfe gehen sollte, sollte sie "gekonnt" eingesetzt werden.
Liebe und Zuneigung ist bis hinauf zum ernstesten Fall richtig und nötig

und unabdingbar, aber genügen wird sie in den wenigsten Fällen.
Ein Kranker muss richtig gepflegt werden - wenn ich das nicht kann,
werde ich mich umsehen nach jener oder jenen Organisationen, die
mir beistehen können. Ein invalides Kind wird zwar sicher meine
Fürsorge und meinen Beistand fühlen dürfen, aber ich werde jene Fachleute

finden müssen, die ihm geistig oder körperlich mehr bieten können

als ich usw.
"Frauenvereine" werden auch heute noch von vielen spöttisch

bis wohlwollend belächelt, weil immer noch die Idee vorherrscht, ihre
Hilfe sei wohl uneigennützig und gut gemeint, aber ebenso sehr
unrationell und unsystematisch. Vielleicht war sie es einmal, sicher
sogar, aber es schadete nichts, es wurde immerhin geholfen und viel
geholfen, wo sonst niemand einen Finger gerührt hätte.

Aber heute? Man kann nicht Tausende von Menschen speisen
ohne sehr fundierte Sachkenntnisse aller Art; man kann weder Kindergärten,

noch Krippen, noch Mütterschulen, noch viele andere Institutionen

leiten ohne ebenso gründliche Kenntnisse. Und niemand würde
behaupten wollen, dass diese Kenntnisse nicht in den meisten Fällen
da wären. Jene "Wohltätigkeitshyänen" dürften im Aussterben begriffen

sein. Sie werden von tüchtigen Organisationen getragen und
geduldet und dort eingesetzt, wo sie am wenigsten schaden können, sie,
die doch so sehr nützen wollten. Wo sie aber noch an der Spitze einer
Organisation ihr Unwesen treiben und herrschen wollen, da ist es bald
um eine sachliche Hilfe auf irgend einem Gebiet geschehen. Selbst der
Ruf des Herzens verstummt über all dem Zwist und den Reibereien,
die daraus entstehen müssen. Ganz verschwinden werden solche Dinge
erst, wenn das Bild des Begriffes "Frauenvereine" aus seiner Ver-
staubtheit, die es in Wirklichkeit schon längst abgestreift hat, erlöst
wird.

15


	Der Ruf des Herzens

