
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 18 (1966)

Heft: 24

Rubrik: Die Welt im Radio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT

Unbehagen in der reformierten Kirche?
Zum Reformationssonntag

FH. In einer Gesprächsrunde von zwei Theologen und
drei Akademikern anderer Fakultäten wurde am
Reformationssonntag im Fernsehen über das «Malaise» diskutiert,
das auch in der evangelischen Kirche grassieren soll.
Bekanntlich ist die Modekrankheit «Malaise» auch im geistigen

Leben des Landes allgemein festgestellt worden, zum
Beispiel vom Schriftstellerverein, ferner auf politischem
Gebiet in einzelnen Landesgegenden, an den Hochschulen
usw.

In dieser Diskussion wurde der Eindruck bestätigt, dass
das Unbehagen eher unter Theologen existiert als in den
breiten Schichten des Kirchenvolkes. Dieses füllt, wie von
Basel festgestellt wurde, jedenfalls dort nach wie vor die
Kirchen. Mit Recht wurde deshalb zu Beginn der Diskussion
von Laienseite der Dankbarkeit darüber Ausdruck gegeben,
dass es unsere protestantische Kirche überhaupt gibt, auch
wenn sie wie alle irdischen Institutionen einige Mängel auf-
weien sollte, denen jedoch zu Leibe gegangen werden kann.
Ebenso wurde darauf hingewiesen, dass das tiefste
Unbehagen eben vom Evangelium selber kommt, durch das man
immer wieder schachmatt gesetzt wird, weil man ihm nicht
genügt.

Interessant war, dass zu Beginn auch darauf hingewiesen

wurde, dass die Massenmedien an der Erzeugung des
Unbehagens in der Kirche nicht unschuldig seien, indem
durch sie heute alle Streit- und Zweifelsfragen viel weiter
verbreitet und eingehender besprochen würden als früher.
Die Allgemeinheit werde durch sie viel stärker damit be-
fasst, eine Erscheinung, die allerdings nicht nur für diese
Art von Problemen gilt.

Gewarnt wurde davor, den Sachverhalt zu verallgemeinern
oder gar zu dramatisieren, wobei aber auch die

Gegenstimme nicht fehlte, welche ihn nicht verharmlost sehen
wollte. Es zahlten heute viele Kirchensteuern, die andererseits

persönlich von der Kirche nichts haben wollten (was
allerdings schon seit einem Jahrhundert beklagt wird). In
Ostdeutschland zum Beispiel gebe es kein Unbehagen mehr,
weil dort die Kirchen eine Kampf- und Abwehrstellung
beziehen mussten, welche klare Verhältnisse über die echte
Zugehörigkeit schuf.

Erwähnt wurde ferner die neue Dortmunder Bekenntnis-
Bewegung in Westdeutschland, wo anscheinend das
Unbehagen schon ziemlich robuste Formen angenommen hat.
Es richtet sich gegen eine moderne Art von Theologie, (d. h.

es handelt sich um alte Auseinandersetzungen im neuen
Gewände). Es wäre aber sichtlich weder reformatorisch noch
biblisch noch evangelisch, wenn sich die Kirche behaglich
fühlen würde. Auch dass die Welt über die Kirche ein
Unbehagen spürt, ist zu begrüssen, es wäre bedenklich, wenn
es nicht der Fall wäre. Zuerst muss der Glaube beunruhigt
sein, über sich selber, über die Welt. Das Unbehagen kann
also ein Zeichen dafür sein, dass die Kirche lebendig ist.

Es gebe auch in der Schweiz Gemeinden, die sich durch
eine moderne Theologie unbehaglich fühlten, die das Ge¬

fühl hätten, der Glaube würde hier in seiner Substanz
angegriffen. Es wurde aber dabei erklärt, dass es heute eben
darum gehe, die Gewissheit, dass in der Glaubensurkunde,
der Bibel, eine ganze Reihe von menschlichen Unzulänglichkeiten

stecken, theologisch zu verkraften. Von naturwissenschaftlicher

Seite wurde darauf hingewiesen, dass es
zweifellos einen Gegensatz zwischen dem Weltbild der Bibel
und dem modernen Weltbild gebe. Aber auch das moderne
Weltbild ändert sich, und die Bibel wendet sich in erster
Linie an den Menschen, sein soziales Verhalten usw. Aber
auch in der Naturwissenschaft ist die Ueberzeugung heute
weitverbreitet, dass irgendein gerichteter Wille heute
vorhanden sein muss, dass das Kausalgesetz nicht so unbedingt

gilt, wie früher geglaubt wurde. Mit Nachdruck
betonte ein Gemeindepfarrer, dass es keinen ernsthaften
Theologen mehr gebe, der versuche, den Glauben an das
überholte, christliche Weltbild zu binden.

Gewarnt wurde demgegenüber von akademischer Seite,
die Spannung zwischen Denken und Wissen einerseits und
Glauben andererseits allzusehr zu verharmlosen. Es gehört
zu unserer Aufgabe, mit ihr zu leben.

Als Ergebnis der kleinen Diskussion wurde festgestellt,
dass es darauf ankomme, dass Gemeindeglieder, nicht etwa
nur Pfarrer, sich dem Glauben und den Bewegungen
unserer Zeit in ganz starker und exponierter Weise stellten,
sich an diesen Fragen engagierten. Solche, die sich nicht
mit dem zufrieden geben, was sie einst gelernt haben,
sondern die bereit sind, da weiter zu bohren und das verbindliche

Wort zu suchen. Solche fehlen aber weit herum, auch
bei den Pfarrern, und daserzeugt ein Unbehagen.

Ais Heilmittel wurde der Familiengottesdienst
vorgeschlagen. Auch gesellschaftlich sollte die Kirche wieder
etwas mehr ins Zentrum treten. Dazu gehört auch eine
Verbesserung der Predigt, die nicht modern, aber eine
aufgeschlossene, auf die Not vom heutigen Menschen seelsorgerlich

hörende Interpretation des Wortes sein soll.
Die Diskussion vermochte aus Zeitmangel nur einen

winzigen Ausschnitt aus dem ganzen Gebiet der vorhandenen

Spannungen zu zeigen. Wer aber die Ueberzeugung

besitzt, dass solche für ein lebendiges Fortschreiten
in der Erfassnug des Glaubens notwendig sind, konnte sich
darüber nur freuen. Die Bibel ist für den Christen der
Reformation kein Ausruhekissen, sondern muss immer wieder
neu erarbeitet werden, wobei alle ernsthaften Ueberzeu-

gungen anzuhören sind. Charakteristisch auch, dass die
grössten Errungenschaften der Reformation, wie etwa die
Wiederentdeckung des direkten Verhältnisses zwischen
Gott und Mensch ohne Mittlerschaft einer Kirche oder
eines Priesters, ganz ausserhalb dieser Spannungen liegen.
Unerschütterliche Gewissheit in zentralen Kernfragen,
spannungsgeladene Auseinandersetzungen, wo sich Glaube
und Weltströmungen überschneiden, das ergibt eine fruchtbare

und zukunftsträchtige Grundlage, welche uns getrost
in die Zukunft blicken lässt.

Krieg und Kommunismus
FH. Es war vorauszusehen, dass das Kriegsgeschrei, das

sich in China immer stärker erhoben hat, auch in Europa
nicht ohne Echo bleiben würde. Angesichts der zahlen-
mässigen und noch immer zunehmenden Stärke des
chinesischen Volkes handelt es sich um eine politisch höchst
bedeutsame Entwicklung. Die erste eingehende Stellungnahme

im Westen vernahmen wir über einen belgischen

Sender aus Brüssel. Es war eine sehr gründliche und
interessante Diskussion an einer Art runden Tisch, die es
verdienen würde, zur Gänze hier aufgezeichnet zu werden.
Platzmangel gestattet uns dies jedoch nicht; wir können
hier nur zusammenstellen, was über die grundsätzliche
Frage, wie sich die Lehre des Kommunismus zur Frage
des Krieges verhalte, gesagt wurde. Sie ist selbstverständ-

72



IM RADIO

lieh für unser aller Schicksal von einschneidender
Bedeutung.

Die Kriegspsychose Chinas, der Wille zur Vernichtung
der gesamten, westlichen Kultur (aus der auch der
vergottete Marxismus stammt), ist nicht von heute. Schon
1961 hat Mao mit deutlicher Spitze gegen Moskau
erklärt: «Friedliche Ko-Existenz mit dem Westen ist kaum
durchzuführen». Die kriegerische Stimmung schwoll dann
immer stärker an, die Gewaltdrohungen und Kampfansagen

wurden immer leidenschaftlicher, bis sie heute bei
der Ueberzeugung angelangt sind, dass es die welthistorische

Aufgabe Chinas sei, «aufzubrechen zum letzten
Gefecht» gegen die «verworfenen Völker der Kapitalisten und
Imperialisten» im Westen. Nur so könne das heilige Ziel
des Kommunismus erreicht werden; der Krieg sei ein
unentbehrliches Mittel der kommunistischen Weltrevolution.

Mao erklärte schon früher: «Durch Krieg wird das
Volk gestählt und die Geschichte vorwärts getrieben. In
diesem Sinn ist Krieg eine grosse Schule». Man glaubt
Goebbels zu hören. «Die Opferung einer kleinen Zahl von
Menschen im revolutionären Krieg ist gerechtfertigt, und
machen sich die vorübergehenden Leiden für die ganze
Menschheit durch ewigen Frieden und Wohlstand schliesslich

bezahlt.»
Doch ist es nicht das östliche Lager gewesen, das all die

Jahre hindurch betonte, wie sehr es für den Frieden
eintrete, sich für «friedliche Ko-Existenz» einsetzte, internationale

«Stalin-Friedenspreise» verteilte (1949), 1950 einen
2. «Weltfriedenskongress» in Warschau abhielt, wo ein
Weltfriedensrat» und eine Stiftung von «Weltfriedenspreisen»

erfolgte? Kann man mehr tun?
Es ergab sich in der Diskussion rasch, dass unter dem

Wort «Frieden» der Osten nicht das gleiche wie der Westen
versteht. Echter Friede wird nach der kommunistischen
Lehre erst erreicht, wenn sich die ganze Welt dem
Kommunismus unterworfen hat. Was der Westen unter «Frieden»

versteht, ist für den Kommunismus solange nur ein
Waffenstillstand, der jederzeit wieder gebrochen werden
darf, wenn die Umstände günstig erscheinen. Der
vergottete Lenin hat dies ganz präzis formuliert: «Der Frieden
ist eine Atempause für den Krieg».Es hilft dem vertrauensseligen

Westen nichts, wenn er das als Missbrauch des
Wortes «Frieden» empfindet. Lenin hat alles andere als
«abstrakten Pazifismus», als «pazifistische Phrase»,
«kleinbürgerliche Sentimentalität» erklärt. Wer den Frieden um
seiner selbst willen erstrebt, gehört in die Rubrik der
«Sozialpazifisten», der «Sozialpfaffen» (der religiös-sozialen
Pfarrer, die er seit seinem Schweizer Aufenthalt besonders
hasste), der «Abweichler». Er war ein Todfeind jeder
Politik der Gewaltlosigkeit. Mao hat also schon recht, wenn
er behauptet, sich mit dem Entschluss, die westliche Welt
mit Krieg zu überziehen, in genauem Einklang mit seinem
Lehrmeister Lenin zu befinden. Auch politisch lässt sich
diese Haltung von seinem Standpunkt aus verstehen:
solange es eine blühende, westliche Welt gibt, kann sich der
Kommunismus in den von ihm eroberten Ländern nie ganz
sicher fühlen.

In der Diskussion wurde dann unter Hinweis auf die
ständigen Kundgebungen Moskaus für den Frieden zu beweisen
versucht, dass diese Grundsätze Lenins seit Stalins Tod
überholt seien. Auch der Rückzug der Russen im Cuba-
Handel sei ein deutlicher Beweis dafür. Diese Ansicht wurde

jedoch überzeugend widerlegt. Die gegenwärtige
Friedensliebe lässt sich durchaus mit Lenins Grundsätzen
vereinbaren, ja Lenin würde heute selbst nicht anders handeln.
Bedroht durch das riesige China, kann sich Russland heute
unter keinen Umständen einen Konflikt mit dem Westen
leisten, ja es wird sogar versuchen, mit den USA als der
entscheidenden Westmacht ein möglichst enges
Einvernehmen zu suchen, jedenfalls gar nichts unternehmen, was

diese reizen könnte. Aber das ist bloss taktische
Massnahme, Lenins «Atempause», um die grossen Eroberungen,

die es im 2. Weltkrieg machen konnte, behalten und
in Ruhe verdauen zu können. Sollten sich die Machtverhältnisse

ändern, zum Beispiel durch eine Verständigung
mit China oder einer Handlungsunfähigkeit der USA, ginge
auch die Atempause bald zu Ende, und die Brüchigkeit dieser

Sorte «Frieden» träte schnell zu Tage. Mit Recht wurde
hier auf frühere Handlungen Moskaus hingewiesen, die
genau dieser Linie Lenins entsprachen: So konnten die
baltischen Staaten lange im «Schutz» der Nichtangriffspakte

leben, die sie mit Moskau abgeschlossen hatten, weil
Deutschland hinter ihnen stand. Als dieses überwunden
wurde, wurden auch sie vernichtet. Auch der Nichtangriffs-
punkt mit Polen wurde von Moskau 1939 sofort gebrochen,
indem es diesem Land in den Rücken fiel, als die Deutschen
es angriffen.

Der Westen muss sich damit abfinden, dass alle
Verträge zur Sicherung des Friedens mit dem Osten nur so
lange Wert besitzen, als sich die Machtverhältnisse nicht
ändern. Das ist eine natürliche Konsequenz der
kommunistischen Auffassung, dass alle friedlichen Zustände nur
Atempausen auf dem Weg zur Eroberung der Welt darstellten,

weil vorher echter Frieden gar nicht möglich sei. Lenin
hat es so formuliert: «Gegenüber allen Illusionen, dass es
möglich wäre, durch irgendwelche Beschlüsse der Diplomatie

und der Regierungen die Grundlage eines dauernden
Friedens herbeizuführen, haben die revolutionären Sozialisten

den Volksmassen immer wieder zu sagen, dass nur
die soziale Revolution den dauernden Frieden verwirklichen
kann».

Das Ergebnis der Diskussion in diesem Punkte war
deshalb, dass zwischen den Auffassungen Chinas und Russlands

in grundsätzlicher Hinsicht kein Unterschied bestehe.
Moskau hält nur angesichts der bestehenden Verhältnisse
einen Grosskrieg gegen den Westen zur Zeit in jeder
Hinsicht für gefährlich, während China gestützt auf seine riesige

Bevölkerung und den Besitz der Atomwaffe den
Zeitpunkt dafür bald für gekommen erachtet. Für den Westen
ist nur wichtig, dass er sich die Lehre des Kommunismus
über Krieg und Frieden stets vor Augen hält. Das wird ihm
ermöglichen, die Friedensbeteuerungen aus dem Osten
in ihrem wahren Wert zu ermessen und sich nicht einschläfern

zu lassen. Der Diskussion kommt das Verdienst zu,
diesen Sachverhalt sehr klar herausgearbeitet zu haben,
ohne dass sich die Teilnehmer die bekannte Anschuldigung

der Kommunisten zugezogen hätten, «kalte Krieger»
zu sein.

Termitenkönigin und Arbeiterinnen, im neuen Schweizer
Dokumentarfilm «Geheimnis Leben».

75



Zum kirchlichen Fernsehen Eine Antwort

RH. Der Artikel «Gedanken eines Laien zum kirchlichen
Fernsehen» hat mich sehr interessiert. Am Sonntagmorgen
findet man mich öfters am Fernsehschirm bei den kirchlichen

Programmen aus der Schweiz und Deutschland. Ich
habe mir diese Frage auch schon durch den Kopf gehen
lassen.

Der Schreiber des Artikels beschäftigt sich vor allem
mit der Form und der Gestaltung «hinter den Kulissen»
von den üblichen Gottesdienst-Uebertragungen und betont,
dass der Gottesdienst sich in seinen äusseren Formen den
Gesetzen der Fernsehübertragung zu unterwerfen hat, wenn
er seine Wirkung nicht völlig verfehlen will. Ich bin völlig
mit seinen Ausführungen einverstanden, jedoch glaube ich
nicht, dass damit die Aufgabe der Kirche erfüllt wäre, nämlich

«die grösstmögliche Oeffentlichkeit zu gewinnen». Mit
der Kritik und mit Anregungen dürfte man meiner Meinung
nach nicht erst bei der Form der übertragenen Gottesdienste

beginnen, sondern man muss schon dies von Grund
auf in Frage stellen, ob Uebertragungen von Gemeinde-
Gottesdiensten überhaupt gerechtfertigt sind. Die kirchliche
Sendung will ja nicht ein Ersatz für den Gemeinde-Gottesdienst

darstellen. Sie will mittels gesendeter Worte und
übertragener Bilder die Kommunikation zwischen Gott und
Mensch ermöglichen. Für die Verkündigung der Botschaft
Jesu Christi darf das Fernsehen sich nicht die Ketten einer
bisher üblichen Gottesdienst-Ordnung auferlegen lassen,
die ja zuletzt für eine Uebertragung geeignet ist. All die
Schwierigkeiten, die der Autor des Artikels behandelt hat,
beweisen jede einzeln, wie ungeeignet diese Ordnung ist.
Ich will nur ein paar wenige herausgreifen:

Der Pfarrer muss sich bewusst sein, dass er zu einer
sehr grossen «Gemeinde» spricht, die dazu extrem anders
geartet ist als die anwesenden Glieder. Da diese
Fernsehgemeinde an Zahl die Kirchgemeinde um ein Vielfaches

übersteigt, hat er sich ganz den Fernsehzuschauern
anzupassen. Das bedeutet u. a., dass zumindest ein Teil
seiner Predigt evangelistisch geprägt sein muss, denn er
muss sich klar sein, dass er eine grössere Anzahl von
«noch nicht oder nicht mehr Gläubigen» vor sich hat. Die
Anpassung der Predigt hat aber noch viel mehr Folgen,
z. B. die, dass die in der Kirche anwesenden Personen
praktisch nicht mehr angesprochen sind. Wenn dann der
ganze Ablauf noch mehrmals geprobt werden muss, womit
ich sehr einverstanden bin, dann verliert der eigentliche
Gottesdienst in der Kirche alle Spontaneität, und er wird
zum Schauspiel herabgewürdigt. Ich habe mich nun gefragt,
weshalb diese Kirchgemeinde und die alte Ordnung der
Liturgie überhaupt auf den Bildschirm müssen, bin aber
zu keiner befriedigenden Antwort gelangt. Das Gefühl, mit
dabei zu sein, rufen sie jedenfalls nicht hervor, im Gegenteil,

man schaut zu, wie die Leute singen, wie sie beten;
der Gedanke, etwa mitzubeten, wird einem wirklich nicht
nahegelegt.

Was liegt nun näher, als ganz auf die Uebertragung
von Gemeinde-Gottesdiensten zu verzichten? Besonders,
weil es ja bei uns überhaupt nicht um etwaige Handlungen
im Gottesdienst geht, sondern allein um die Verkündigung
und Auslegung des Wortes Gottes. Man frägt sich nun, was
denn überhaupt gesendet werden soll. Einfach eine nackte
Predigt? Sozusagen ein verlängertes «Wort zum Sonntag»?
Oder ein Pfarrer, der vor dem Mikrophon und der Kamera
sitzt, betet, predigt und Lieder vorschlägt? Das wäre dann
eindeutig Ersatz für den Gottesdienst in der Kirche oder
es würde wenigstens so aufgefasst.

Ich meine, zuerst müsste eine ganz neue Standortbestimmung

vorgenommen werden. Man muss sich von neu¬

em klar werden: was wollen wir mit kirchlichen Sendungen,

und ebenso wichtig, was will der Fernsehzuschauer?
Ich möchte diese Fragen von meiner völlig laienhaften

Seite her zu beantworten versuchen. Wir, die Kirche, die
Gemeinde Gottes, wir wollen all den Leuten, die wir nicht
in einer Kirche ansprechen können, das Wort Gottes und
den Aufruf zur Stellungnahme dazu durch das
Kommunikationsmittel Fernsehen vermitteln. Wir wollen nicht geistliche

Nahrung vermitteln, denn diese kann nur in der
Gemeinschaft irgendeiner Gemeinde ihre wahre Bedeutung
behalten. Also die Evangelisation findet im Fernsehen den
Hauptarbeitsbereich. Unsere an evangelistischer Arbeit
ohnehin äusserst arme Landeskirche muss diese
ausgezeichnete Gelegenheit benützen. Eine Einschränkung müsste

ich noch machen: Für ältere und gebrechliche Leute, die
nicht mehr in einen Gemeinschaftsgottesdienst gehen können,

wäre eine Art «Ersatz» gerechtfertigt. All den andern
Zuschauern aber muss der Sinn der christlichen Gemeinschaft

nahe gelegt werden; denn wenn jeder zu Hause seinen

Gottesdienst feiert, wird es bald keine christliche
Gemeinde mehr geben.

Was aber erwartet der Zuschauer von kirchlichen
Sendungen? Er will doch wieder einmal hören, was die, die
sich Gläubige nennen, erzählen und bieten. Wie kann besser

geantwortet werden als mit evangelistischen Sendungen?

Das Engagement, das ein-in-die-Kirche-oder-in-einen-
kirchlichen-Vortrag-gehen nun einmal darstellt, und das
sehr viele am Kommen abhält, fällt vollkommen weg. Man
kann einmal nur hören und prüfen, ohne auf etwas
eingehen zu müssen. Es gibt, meine ich, kaum bessere
Voraussetzungen für eine Evangelisation. Dass auf das
Engagement des christlichen Glaubens hingewiesen wird,
damit es nicht bei diesem Hören allein bleibt, scheint mir
selbstverständlich.

Auf diese Faktoren muss man jede Art und Form der
kirchlichen Fernsehsendungen ausrichten. Es gibt nun sehr
viele auch völlig neue Möglichkeiten, um diese Ziele zu
erreichen.

Nur eine Anregung möchte ich geben. «Fernsehpredigten»
in erweitertem Sinn des Wortes könnten regelrecht

gedreht werden. Den Sprecher muss man ja nicht auf dem
Bildschirm sehen. Statt dessen kann man Filme und Fotos
aus dem täglichen Leben zeigen, die Worte aus der Bibel
und auch die Worte des Predigenden aus der Theorie in
den Alltag, die Praxis des Lebens «herabholen». Das würde
den persönlichen Anspruch stark intensivieren und auch
den reinen Vortragscharakter vermindern.

Oder man kann vor oder nach einem Vortrag einen
Film zeigen mit demselben Zweck. Viele Formen stehen
zur Verfügung, um die Botschaft direkt dem Fernsehpublikum

zu bringen. Zum Schluss will ich noch ganz
bescheiden theologisch werden. Man soll den alten Wein nicht
in neue Schläuche umleeren, er könnte verderben. In
neue Schläuche gehört wohl auch Wein, aber neuer Wein.

Schweizerischer protestantischer
Film- und Radioverband

Abteilung Filmdienst

Auszug aus den nächsten Veranstaltungen:
19. November: «Rössli», Wintersingen: «Frage 7»

23. November: Kino Uznach: «JohannesHus»
2. Dezember: Kirchgemeindehaus Biel-Bözingen:

«Ein Licht im Dunkeln»

74


	Die Welt im Radio

