
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 18 (1966)

Heft: 24

Artikel: Ist die Kirche an der Zukunft des Films interessiert? [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM UND LEBEN

Es lebe die Phantasie! Auseinandersetzung zwischen Rossellini und Fellini

FH. In letzter Zeit hat sich Rossellini verschiedentlich
wieder publizistisch betätigt, nachdem seine Filme seit
vielen Jahren keinen Erfolg mehr einbrachten. Würde er
sich dabei nur um Sachfragen bemüht haben, hätte er
kaum grosses Aufsehen erregt, denn er gilt als Vertreter
einer erledigten Generation, deren Auffassungen schon
zahllose Male widerlegt worden sind. In Venedig liess er
sich aber zu sehr extremen und gleichzeitig persönlichen
Angriffen hinreissen, die zwar von den Betroffenen nicht
ernst genommen wurden, aber einem Mann wie Fellini
doch Veranlassung gegeben haben, sich Rossellini
nachdrücklich vorzunehmen. Rossellini hat ausgerechnet in
Venedig lautstark verkündet, dass «der Film tot sei». Da

er immerhin früher einige Filme von Rang schuf und
gerade am Festival von Venedig zwar keinen Kinofilm, aber
einen grossen Fernsehfilm laufen hatte, musste diese in
die Oeffentlichkeit geschleuderte Feststellung doppelt
sonderbar anmuten. Schliesslich wird in Venedig «Filmkunst»
gross geschrieben. Dass er dazu eine ganze Reihe von
Filmschaffenden mit dem Anathema gänzlicher Unfähigkeit
und Sterilität belegte, darunter solche, die wir als die
Besten anzusehen gewohnt sind, war nur eine Konsequenz
davon, die er allerdings besser für sich behalten hätte.
«Der Film existiert nicht mehr», führte er in Venedig aus.
«Es gibt nur einen informativen und einen Lehr-Film. Wer
darauf beharrt, den Film als ein Ausdrucksmittel
vergleichbar den andern Künsten zu verwenden, ist ein
eingebildeter Narr. .»

Fellini antwortete in mehr ironischer Weise. «Der Film
soll tot sein? Vielleicht hat Rossellini eine prophetische
Zukunftsvision von einer Massenzivilisation. Um sie zu
teilen, müsste man jedoch den Lebensbogen stark überschritten

haben. Doch sind seine Interessen nicht die meinen.
Natürlich kann ich seine Visionen nicht bestreiten, aber ich
kann mich von meiner Begeisterung für den Film des fähigen

Filmschöpfers nicht lösen».

Ernster fuhr erfort: «Der prophetische Geist, der
anscheinend von Rossellini Besitz ergriffen hat, entstammt
nicht dem fatalen Geschmack, Bilder der furchtbaren Uebel
zu entwerfen, in welche die Menschheit zu versinken im
Begriffe stünde, um nach Sensationen zu haschen. Er

schlägt Alarm, weil er den tiefen Wunsch besitzt, sie möchten

vermieden werden. Um diese Kalamitäten zu beschwören,

ist Rossellini der Auffassung, der Film müsse nur
«lehren», Instruktionen geben, und auf alle künstlerischen
Möglichkeiten verzichten.» Fellinis Antwort darauf ist ein¬

deutig: «Es ist das, was Stalin vertreten hat, der dem Film
einen pädagogischen Lehrzweck aufzwängte. Es wäre, wie
wenn ich dem Dichter Moravia sagen würde, er soll
aufhören, sich mit der Entfremdung der Menschen und dem
Sex zu befassen und ein Lehrbuch schreiben. Rosselinis
Ideen sind nur dann annehmbar, wenn er sie in aller
Aufrichtigkeit nur auf sich selbst bezieht, nur von sich
persönlich spricht, und bescheiden erklärt, er werde sich in
Zukunft nur noch erzieherischen Filmen widmen Aber
das kann niemals eine Einstellung für den gesamten Film
sein. Nehmen wir einen Augenblick an, dass er mit seinem
Rundblick über den Film recht habe, dass dieser im
Augenblick aller schöpferischen Kräfte bar sei, dass es nur
Unfähige und Skeptiker gebe, und es unmöglich sei, einen
authentisch schöpferischen Geist zu finden. Selbst dann,
wenn es heute keine Filmschöpfer gäbe, können wir nicht
ausschliessen, dass sie existieren könnten. Ich bin sicher,
dass die Dokumentarfilme Rossellinis wissenschaftlich
interessant und nützlich sind, weil die Bedeutung des Films
als Erziehungsmittel heute enorm geworden ist. Aber ich
glaube nicht, dass dies die Strasse ist, um das Publikum
in die Kinos zu bringen».

Fellini hat keineswegs das blinde Vertrauen Rossellinis
in den erzieherischen Film. «Das Filmobjekt ist ein
Betäubungsmittel» meinte er. «Der Mensch ist gegen jede
optische Deformation auf der Leinwand wehrlos. Wenn das
Bild auf der Leinwand nicht von einer Ideologie kontrolliert
wird, vom Temperament des Menschen, vom subjektiven
Mitgehen, dann ist es nichts anderes als ein optisches
Chaos. Was sind die ersten Bilder von der Mondoberfläche?
Nichts als die Oberfläche eines irdenen Topfes. Die ersten
gültigen Aufnahmen des Mondes werden jene sein, in denen
ein Cineast ein Gefühl ausdrücken kann, ich weiss nicht
was für eines, vielleicht das Heimweh nach der Erde, oder
den bedrückenden Eindruck der Enormität des Weltenraumes.

Hier liegt der subjektive Eingriff ins Bild, der nicht
von einer blossen Photographie ausgeführt werden kann.
Van Gogh hatte recht. Den Film auf ein blosses Einsammeln
von statistischen Tatsachen reduzieren zu wollen, hiesse
die Existenz der Temperamente, ja der Seelen verneinen.
Der Filmschöpfer hat wie jeder Künstler die Aufgabe, dem
Zuschauer Leben zu schenken. Und das ist eine ganz
andere nützliche Funktion, alse jene lehrhafter Erziehung.
Die Phantasie ist und bleibt die einzige Inspirationsquelle
für den modernen Regisseur, ihr muss er sich anvertrauen,
und nicht einer Schein-Wirklichkeit, die immer nur die
Oberfläche sein kann».

Ist die Kirche an der Zukunft
des Films interessiert? (Schiuss)

Nach dem Gesagten versteht es sich wohl von selbst,
dass die Kirchen nicht ihren Namen verdienten, wenn sie
zu all den Suggestionen und Tendenzen, die jeden Tag
vieltausendfach propagiert werden, schweigen würden. Es

kann wohl auch in Zukunft nicht in Frage kommen, dass die
Christen sich schweigend der Massenbeeinflussung
preisgeben und sich willenlos Allem unterwerfen, was Andere
hier geschaffen haben. Das hiesse, die Verantwortung für
die gesamte Entwicklung den Andern zu überlassen, den

anonymen Kräften bei Film und Fernsehen. Wir glauben,
dass die Kirchen sich nicht nur höflich für den Film
interessieren sollen, sondern dass sie sogar verpflichtet sind,
Einfluss zu nehmen. Denn die ganze Christenheit ist ange¬

sichts der Eigenschaften des Films dafür verantwortlich,
wie mit ihm umgegangen wird. Das ist keine Anmeldung von
Machtansprüchen, sondern geschieht als Dienst für die
Allgemeinheit. Gerade die Kirchen können hier gute Dienste
durch ihre Unabhängigkeit leisten, da sie, wenigstens im
Westen, weder auf den Staat, noch auf seine Politik, noch
auf wirtschaftliche Ueberlegungen gross Rücksicht zu nehmen

haben. Sie müssen auch gegenüber dem Film prüfen,
auswählen, werten, wachsam bleiben und darüber
entscheiden.

Das aber können sie nur, wenn sie auch ständig zu
lernen suchen, wenn sie ihre Erfahrungen austauschen und
an Tagungen und in Presseorganen zu diskutieren niemals

70



müde werden. Das heisst wir müssen auch auf die Feinde in
der eigenen Brust achten, die uns dabei hindern wollen: die
Bequemlichkeit, der Wunsch möglichst alles beim Alten
zu lassen und nichts Neues in Angriff zu nehmen, die
Entscheidungen andern zu überlassen, uns vor Widerwärtigkeiten

zu drücken. Wir haben am Anfang darauf hingewiesen,

welch grosses Gewicht die Weltkirchenkonferenz in
Genf auf den Erwerb von Wissen legte, weil soviel nach
dieser Richtung versäumt wurde. Auch hier werden wir uns
immer wieder prüfen müssen.

Aber auch das wird nicht genügen, wie wir am Schluss
feststellen müssen. In einer Radiopredigt, Mitte August, hat
der Vizepräsident, Herr Oberkirchenrat Dr. Gerber ausgeführt,

dass soviel Schreckliches in die Welt gekommen sei,
weil wir zu wenig geglaubt und zu wenig geliebt hätten.
Leider müssen wir sagen, dass dies auch für unsere
Filmarbeit gilt, dass manches nicht auf der Leinwand erschienen

wäre, wenn wir uns mit etwas mehr Liebe der Sache
angenommen hätten. Sie wäre dann vielleicht nicht so oft
im Sumpf des Nihilismus stecken geblieben, der manchmal

sogar zynische Formen angenommen hat. Dabei handelt

es sich nicht einmal in erster Linie darum, uns negativen

Tendenzen zu widersetzen, als vielmehr dafür zu
sorgen, dass der Mensch innerlich frei wird und in alle Zukunft
frei bleibt von allen Verstrickungen, dass ihm der Raum
und die nötige Distanz auch in Zukunft verschafft wird,
damit er in Freiheit seiner Verantwortung leben kann.

Nach diesem Vortrag ergab sich eine kurze Diskussion,
die interessant hätte werden können, jedoch bald wegen
Zeitablauf abgebrochen werden musste. Von französischer
Seite wurde besonders Gewicht auf die Notwendigkeit
gelegt, auch die nihilistischen Filme genau zu verfolgen, weil
auch sie Gegenwart ausdrückten, die Kirche aber nur das
Wort zur Verfügung habe. Andererseits dürfe sie nicht
Filme zu ihrem eigenen Ruhme drehen, das sei Narzismus,
vom Teufel. Die Kirche dürfe in der Welt nicht gerühmt
sein, sie habe zu dienen. Dabei müsse man sich erinnern,
dass auch Christus nicht in einer religiösen Sprache zu
den anderen Menschen gesprochen habe, sondern in Gleich-
-nissen. Auch die Kirche müsse sich solcher bedienen, wozu
sich der Film am hervorragendsten eigne, selbst sehr
ordinäre, wenn sie nur irgendeine, wenn auch negative
Aussage enthielten. Auf diese komme es allerdings wie in
Christi Gleichnissen an.

Von deutscher Seite wurde eine Lanze für Godard
eingelegt, dessen Filme auch theologisch von Bedeutung seien.
Begriffe wie «Nihilismus» und «Aussage» seien dagegen
seit der Nazi-Zeit abzulehnen. Darauf wurde erwidert, dass
die «Verzweiflungstheologie», wie sie etwa Godards
Anschauungen entspreche, heute von einer jüngeren Generation

Theologen als überholt betrachtet würde. Mit der
Ablehnung von Begriffen wie «Nihilismus» usw. stünde
Deutschland, falls dies allgemein zutreffen sollte, in Europa

allein. — Hier musste die erste Referenten-Sitzung
abgebrochen werden.

Schweizerische Filmarbeitswoche
Leysin 1966

Diese Gründung von jungen Leuten konnte ihre sechste
Tagung abhalten. Sie war umso notwendiger, als das
eigentliche Ziel der Gruppe, die Schulen allmählich für
Filmschulung zu gewinnen und dafür die Grundlagen zu
erarbeiten, auch nach 6 Jahren noch keinen nennenswerten
Erfolg gehabt hat.

Man befasste sich zur Hauptsache mit dem Dokumentarfilm

und mit dem englischen realistischen Spielfilm, der
seinen Ausgang ebenfalls vom Dokumentarischen genommen

hat. Schade, dass in beiden Fällen meist Filme gezeigt
wurden, die immer wieder und zum so- und sovielten Mal
an Arbeitswochen auftauchen oder überall viele Wochen
in Kinos gelaufen sind wie Lumière, Ruttmann, Flaherty,
Murnau, Bunuel, Resnais, oder dann Richardson, Anderson,

Schlesinger und Lester. Fast alle diese Filmschöpfer
haben diese alten Werke selbst schon lange überholt und
weisen Entwicklungen auf, die von diesen oft weit weg
führten. — Beim Schweizerfilm waren in Leysin dagegen
wirklich neue Wege festzustellen, wenn auch die Werke
von Yersin, Reusser, Sandoz den Lehrlingscharakter noch
nicht ganz abgestreift haben. Eine Ueberraschung bot
dagegen der Zürcher Fredy Murer mit seinem «Pazifik oder
die Zufriedenen», eine surreale, witzige Parodie, Spielerei,
wenn man will, aber doch von einer unverkennbar eigenen
Handschrift. Hier wagt doch endlich einmal wieder einer,
seine Phantasie walten zu lassen und nicht bei dem öden
Realismus, wie er in Mannheim dominierte, stehen zu
bleiben. Vielleicht machte er auch deshalb einen besonderen

Eindruck, weil er einen ausgezeichneten Kontrapunkt
zu den alten Dokumentarfilmen, die sonst an der Tagung
liefen, bildete. Auch «Chicorée» ist von phantasievoller
Brillanz. Kein Filmclub sollte sich diese beiden kleinen,
vielversprechenden Werke entgehen lassen.

Damit ist auch das Urteil über die Arbeitswoche leicht
zu fällen; sie war ein verdienter Erfolg. Besonders der
jüngste Nachwuchs, der die altbekannten Werke ebenso
altbekannter Filmschöpfer noch nicht kennt, sollte sich
vornehmen, die Arbeitswoche in Massen zu besuchen. Aber
auch der Fortgeschrittenere hatte es nicht zu bereuen, die
Filme von Murer waren es allein schon wert.


	Ist die Kirche an der Zukunft des Films interessiert? [Schluss]

