
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 18 (1966)

Heft: 23

Artikel: Ist die Kirche an der Zukunft des Films interessiert? : II.

Autor: Hochstrasser, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM UND LEBEN

Der Bibelfilm und sein Autor

FH. Für die Beurteilung eines Bibelfilms muss auf jeden
Fall die Erzählung, der Stoff und seine Behandlung die
zentrale Frage bilden. Wie wurde in dem neuen Monstre-Film
von Fluston damit umgesprungen? Der englische Schriftsteller

J. Astor hat sich die Mühe genommen, die massge-
bendste Stelle dafür anzugehen, nämlich den Verfasser
des Drehbuches selber, Christopher Fry, den bekannten,
dramatischen Autor aus der ersten Nachkriegszeit. Wir
glauben allerdings, dass er davon ziemlich enttäuscht war
— aber das ist für die Beurteilung des Films auch nicht
unwichtig.

Es stellte sich heraus, dass Fry schon vor 4 Jahren mit
der Arbeit am Drehbuch begann. Besondere Anweisungen
will er keine erhalten haben, was angesichts des autoritären

Charakters von Huston etwas fraglich anmutet. Ohne
Zögern gab er auch zu, dass der Titel des Films «Die Bibel»
keineswegs zutrifft, da ja der Film schon mit dem 22.
Kapitel der Genesis aufhört. Andererseits versichert er
bestimmt, sich bei der Ausarbeitung des Drehbuches so nahe
als möglich an den authentischen Bibel-Text (englische St.
James-Ausgabe) gehalten zu haben.

Die Flauptschwierigkeit habe für ihn darin bestanden,
dass es- überhaupt keine Persönlichkeit gibt, die ständig
in den Büchern erscheint — ausser Gott. Das heisst, es
handelte sich darum, ein ausgesprochen episches Geschehen,

einen historischen Ablauf über einen langen Zeitraum,
filmisch-dramatisch zu gestalten. Um eine Kontinuität in
der Entwicklung zu erhalten, hätten Huston und er die
Stimme Gottes als Erzähler eingesetzt. Eine zwar geradlinige,

aber doch allzu einfache und unter mehrfachen
Gesichtspunkten anfechtbare Lösung, besonders, wenn Gott
direkt in die Handlung eingreift, etwa in der Geschichte
Abrahams. Aber Fry erklärte, dass auch bei solchen Stellen
im Drehbuch kein Unterschied gemacht wurde, wenn also
Gott nicht mehr Erzähler, sondern Handelnder wird. Als
Grund gab Fry an: «Die Stimme ist immer die Stimme John
Hustons, nur die Betonung variiert. Gelegentlich entsteht
vielleicht eine Konfusion. Doch wir entschieden, dies dem
Zuschauer zu überlassen. Der Ton soll diesem bei der
Entscheidung helfen, in welcher Eigenschaft Gott spricht:
Ein leises Flüstern für das Gewissen, eine machtvolle
Orchestrierung für «Im Anfang ...»

Wie Astor berichtet, war Fry unsicher darüber, was er
mit der Schrift für einen Zweck verfolgen sollte, abgesehen
davon, sich möglichst eng an sie zu halten. Er sprach sehr
viel davon, was «wir» alles getan hätten, doch stellte sich
rasch heraus, dass das «Wir» in Wirklichkeit John Huston
war und nicht Christopher Fry. Huston führte Regie, Huston
spielte Gott und Noah, und Huston hat Frys Einteilung der
Geschichte bearbeitet.

Richtig dürfte die Bemerkung von Fry sein, dass in der
Bibel sehr viel visuell ist, mit den Augen wahrnehmbar.
Aber gerade dies macht das Filmische daran aus und
gehörte in die Verantwortung Hustons.

Die wichtige Frage nach eigenen Zutaten zum biblischen
Text beantwortete Fry nur sehr unbestimmt. Er gab sich
jedenfalls sehr bescheiden. Er meinte nur: «Es schien uns
wichtig, die Geschichte so einfach als möglich zu halten,
weshalb wir Abrahams Fahrt nach Aegypten wegliessen,
obschon darin ein neuer Aspekt seines Charakters sichtbar

wird: er versucht dort, sein Weib als seine Schwester

durchzuschmuggeln. Doch das ist zur Hauptsache eine
Ablenkung. Auf der andern Seite setzte ich eine Liebesszene

ein, bevor Sara Isaak bekam. Ebenso weitete ich
Saras Verzweiflung über die Trennung von ihrem Sohn

aus, als Abraham Isaak zur Opferung mitnimmt. Sie hatte
so lange auf ihn gewartet, dass selbst die Trennung von
ihm für nur einen Tag sehr schmerzlich für sie war».

Es erwies sich als sehr schwierig, Frys Verhältnis zur
Genesis festzustellen. Er erklärte: «Für den, der mit der
echten Version der Bibel erzogen worden ist, ist es sehr
schwierig, einen Unterschied zwischen der Bibel als
Literatur und der Bibel als Gottes Wort zu machen. Persönlich
dachte ich sie mir mehr als Gottes Wort, jedenfalls für
diesen Film».

Ein andermal sagte Fry, dass er zuerst geglaubt habe,
der Vorschlag zur Bibelverfilmung sei ein Scherz. Jetzt, wo
er auf drei Jahre Arbeit an der Sache zurückblickt, findet
er selbst, es sei alles ein wenig respektlos gewesen. Er
beklagte auch, dass in der Bibel nicht viel an Humor zu
finden sei. Er habe deshalb der Rolle von Noah einen etwas
heiteren Anstrich gegeben, und jedermann war bis jetzt
der Auffassung, dass Huston diese sehr lustig spiele. Aber
sonst sei es sehr schwer gewesen, etwas zu erfinden, um
die Leute zum Lachen zu bringen. —

Das war also die geistige Atmosphäre, aus der der
Bibelfilm geschaffen wurde. Man kann nur hoffen, dass Fry
die Wahrheit gesagt hat, als er erklärte, es gebe keine
Pläne, weiterzumachen und den Rest der Bibel zu verfilmen,

trotzdem dies die ursprüngliche Absicht war.

Ist die Kirche an der Zukunft
des Films interessiert?

1/

Auszug aus dem Referat von Interfilm-Präsident Dr.
F. Hochstrasser an der Interfilm-Studienkonferenz in
Arnoldshain.

II.

Aufmerksamkeit von Seiten der Kirchen verdient auch
die Splittergruppe «Cinéma-vérité», die jede Handlung in
einem Film verpönt. Sie will nach ihrem Begründer, dem
Sowjetrussen Dziga Wertow, nur das «mechanische Auge»,
das «Kino-Auge» in der Welt sein, um «die Ereignisse zu
packen, das Leben, die Menschen, ihre Beziehungen
zwischen ihnen aufzuschreiben, und das Bild des Daseins
durch das Mittel des Films als wirksames Zeugnis abschreiben

zu können». Eine Handlung lenke dabei den Zuschauer
nur vom wirklichen Leben ab. — Die bisherige Entwicklung
hat allerdings gezeigt, dass dieser Film vorwiegend im
Interview stecken geblieben ist, aber immerhin einige
interessante Feststellungen über unsere Zeit erbracht hat, die
auch die Kirchen interessieren müssen.

Gleichzeitig mit ihm ist die «Neue Welle» entstanden,
mit Godard, Truffaut, Rozier, Demy, Âgnèse Varda, Astruc
u. a., die eine bedeutend breitere Verwirklichung erlebt hat,
wenn sie auch schon mehrmals totgesagt wurde. Sie will
nach einer eigenen Sprache, nach eigenem Ausdruck
suchen, überzeugt, dass der blosse Abklatsch der Wirklichkeit
unmöglich ist. Sie beweist aber auch, dass selbst die
wildeste Suche nach einer eigenen Form des Ausdrucks immer
ideologisch, geistig bedingt ist. «A bout du souffle», «Jules

et Jim», «La femme mariée» geben ein Bild der
französischen Gesellschaft. Ihre Regisseure ringen um Klarheit

des Ausdrucks, bestätigen aber gerade dadurch die
ideologische Klarheit. Es entstanden so grosse Rundüberblicke

über die Gesellschaft, wobei aber psychologische
Ueberlegungen den Ausschlag geben, und die Akzente und
Farben gestützt auf solche und nicht gemäss der Wirklich-

54



keit verteilt wurden. Der schöpferische Regisseur wird
hier wieder wichtig, er formt das Menschenbild im Film
auf seinen Wegen und seinem Können, nicht als blosser
Photograph. Damit steigt auch er wieder in die Arena der
Auseinandersetzung um die Frage der Erfassung des
Menschen und der Lebensbewältigung und damit wieder auf ein
Gebiet, auf dem auch die Kirchen intensiv tätig sein müssen.

—

Es gibt allerdings eine Richtung der «Neuen Welle», die
sich mit aller Kraft um die Tatsächlichkeit der Wirklichkeit
bemüht, und dabei in die Nachbarschaft des Cinéma-vérité
gerät. Jean Douchet hat es einmal so ausgedrückt: «Ich
glaube, es gibt überhaupt keine guten Filme, wenn sie nicht
vor allem Dokumentarfilme sind. Es handelt sich dabei
aber nicht darum, die Wirklichkeit zu erklären, sondern sie
so empfindlich wie möglich in ihrer wahren Nacktheit zu
machen. Es ist alles Sache der Gestaltung». Aber auch hier
wird sich die Kirche mit einer so dargestellten Wirklichkeit
auseinandersetzen müssen, denn selbstverständlich ist
auch darin ein Urteil über unser Dasein enthalten, das
wahrscheinlich nicht unwidersprochen bleiben kann.

Besonders notwendig wird eine Stellungnahme der
Kirche, nicht nur ihr Interesse, gegenüber Godard. Er ist der
Mann der eigentlichen Sackgassen-Filme, der die Menschheit

vollständig schachmatt darstellt, hoffnungslos. «Seine
Figuren leben die Vergangenheit als Traum und die
Gegenwart als Zerstörung dieses Traums und als in keiner
Zukunft mehr zu erreichende Flarmonie, die sie doch in

neuer Form irgendwie rekonstruieren möchten» (Toma-
sino). Daraus zieht er zynische, ja höhnische Konsequenzen.

Die künstlerische Form mancher seiner Filme gibt
seinem Nihilismus eine starke Durchschlagskraft und fordert
eine kirchliche Stellungnahme und eine weitere Beobachtung

seiner Entwicklung in der Zukunft umsomehr heraus.

Aber auch sein Gegenstück fehlt nicht, überhaupt der
Gegenspieler der gesamten «Neuen Welle»: Visconti. Sein
Streben ist vor allem ästhetischer Natur. Er will, einfach
ausgedrückt, schöne Szenen im traditionellen Stil schaffen,
überzeugt, dass jeder Film ein Kunstwerk sein soll, das
Visconti mit allen Fasern anstrebt und dem er alles
unterordnet. Es wurde ihm dies schon als effektvolle Theatralik
vorgeworfen, wovor ihn aber sein grosser Geschmack
bewahrt. Doch wird auch bei ihm deutlich, wie sehr er in den
Film nach seinen bewussten Ueberzeugungen eingreift, wie
wenig er sich um die Wirklichkeit kümmert, sie beliebig
abändert und Aussagen macht, die seiner Persönlichkeit,
ihrem Flerkommen, ihrer Bildung, ihrer Lebenserfahrung
entsprechen, weshalb auch er fast automatisch jeweils in das
Gebiet der Menschenerfassung und Lebensbewältigung
gerät, das auch die Kirche zu bearbeiten hat.

In vielen Fällen ist der Film heute aber zu einer Tendenz
zu dem grossen Thema der «incommunicabilité» des
Menschen geworden, zur Feststellung und Bejammerung seiner
Einsamkeit, seiner Isolierung, seiner Unmöglichkeit, sich
Ändern mitzuteilen, die sich in diesem Film manchmal bis
zur Angst und Verzweiflung steigert. Oft wird sie zur
Ursache von Träumen und Halluzinationen. Antonioni ist
hier mit seinen pessimistischen Filmen zu nennen. Seine
Menschen scheinen normal zu leben, zu handeln, miteinander

in Verbindung zu stehen oder allein zu sein, doch werden

sie immer objektiv unbewusst in der Verzahnung mit
Apparaten, und unpersönlichen, dämonischen Kräften
gezeigt, die sie beherrschen, etwa der industriellen
Zusammenballung, dem Spiel an der Börse, dem Rüstungswettlauf
usw. Stets wird dann die trügerische Oberfläche zertrümmert,

um gewisse Faktoren, die Antonioni als wesentlich
ansieht, hervortreten zu lassen. Alles endet gewöhnlich in
tiefer Resignation. Dadurch, dass es Antonioni vor allem

Die Arche Noahs bildet das Zentrum einer heitern Episode
in dem Monstre-Schaufilm «Die Bibel», der aber dem Geist
der Schrift in keiner Weise gerecht wird.

um die sozialen Beziehungen des einzelnen Menschen geht,
auch um seine Verkettung mit anonymen Mächten, und
er alles in eine eindrückliche Form zu kleiden weiss, zwingt
er uns, sich auch in Zukunft eingehend mit ihm zu befassen.

Eine weitere Tendenz, die sich beim Film abzuzeichnen
begonnen hat und weiter wirken wird, ist die Unsicherheit
zwischen Wahrheit und Lüge, in der der Mensch nach
Ansicht mancher Regisseure heute steckt, etwa bei Resnais,
aber auch bei Robe-Grillet deutlich sichtbar, ein Schwanken
zwischen Wirklichkeit und Dichtung. Der moderne Mensch
erscheint heute leicht als eine Verkörperung der Schwäche
zum Leben, zu lieben, ohne Zivilcourage, zu schwach auch,
sich, verständlich zu machen, zu empfinden, voller heimlicher

Daseinsangst. Diese Unsicherheit kann soweit gehen,
dass einzelne Filmschöpfer überhaupt darauf verzichten,
ihre Auffassung darzulegen und diese Aufgabe der
Sinngebung auf den Filmbesucher abwälzen. So geschehen etwa
im Marienbad-Film, aber auch in «Eclipse» oder in «8V2»

von Fellini. Der Filmbesucher soll den gezeigten Sachverhalt

selbst deuten. Die extremste Tendenz hat hier
Bunuel erreicht mit seinem «Grundprinzip»: Es gibt überhaupt
nichts zu verstehen. Welt, Menschen, Leben sind etwas
ganz Unverständliches, alle Erklärungsversuche lächerlich.
Auch in seinem neuen Film will Bunuel diese Linie
beibehalten.

Andererseits beginnt sich eine etwas hellere Farbe am
Filmhorizont abzuzeichnen. Man scheint sich an verschiedenen

Orten wieder daran zu erinnern, dass jeder Mensch
eine ewige Sehnsucht nach Zauber, nach Poesie, nach
einer andern Welt besitzt, die es neben dem harten,
nüchternen Alltag auch noch geben soll. Bresson wäre hier zu

nennen, etwa mit seinem «Au hazard, Balthasar», aber
auch Pasolini. Auch in der Filmliteratur wird hier vielmehr
eine Klärung der Gefühle und der Ideen spürbar. Ein
gewisser Zug zum Lyrischen, ja Sublimen, ist unverkennbar,
— mit einem Wort, der poetische Film, vor zwanzig Jahren
das Gespött der Fachleute, ist wieder möglich. Es wird
lehrreich sein, der Entwicklung auf diesem schmalen Pfad,
der nur Wenigen gegeben ist, zu folgen.

Schluss folgt.

55


	Ist die Kirche an der Zukunft des Films interessiert? : II.

