
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 18 (1966)

Heft: 22

Rubrik: Ist die Kirche an der Zukunft des Films interessiert?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM UND LEBEN

Bedeutende evangelische
Filmtagung in Arnoldshain

FH. Der Studienkonferenz der INTERFILM in Arnoldshain
in Deutschland über den «Film in der Gesellschaft von
morgen» war ein voller Erfolg beschieden, wozu auch das
evangelische Filmwerk in Deutschland seinen Teil
beigetragen hat. Ca. 120 Teilnehmer auch aus den Nachbarstaaten

waren in diese evangelische Akademie herbeigeeilt,
meistens Fachleute aus der Filmkultur und der Filmwirtschaft.

Mehr als ein Referat erschloss während den drei
Sitzungstagen Neuland und vermittelte Gesichtspunkte in
einer Vollständigkeit und Neuartigkeit, wie sie bis jetzt
kaum irgendwo zu hören waren. Dass es in den nachfolgenden

Diskussionen manchmal heiss wurde, ist nur ein
Beweis für die starke Anteilnahme, mit der alle Stellungnahmen

verfolgt wurden. Wenn auch Zeitmangel verhinderte,
dass einige dieser Auseinandersetzungen zu Ende geführt
werden konnten, so haben die Teilnehmer doch reichen
Gewinn davongetragen.

Wir werden in dieser und den folgenden Nummern über
einige der Referate, die von allgemeinem Interesse sind,
Bericht erstatten.

Ist die Kirche an der Zukunft
des Films interessiert?

Wie kann so eine Frage noch gestellt werden, nachdem
die Kirchen sich schon seit Jahrzehnten bis heute um den
Film bemühen? Ist irgend etwas eingetreten, was sie in
Zukunft davon abhalten sollte?

Gewiss nicht. Und wenn die Frage an der Interfilm-Stu-
dienkonferenz der Evangelischen Akademie Arnoldshain
in Deutschland vom 4.—6. Oktober an der Spitze der
Referate über den «Film in der Gesellschaft von morgen» stand
geschah es wohl vor allem deswegen, um den zahlreichen,
ausserkirchlichen Teilnehmern, die an dieser überraschend
stark besuchten und gut organisierten Tagung anwesend
waren ,eine Zusammenfassung über die Gründe zu geben,
welche die Kirchen zu dieser aktiven Stellungnahme
veranlassen. Interfilm-Präsident Dr. Hochstrasser, der sich
dieser Aufgabe unterzogen hatte, benützte übrigens die
Gelegenheit zu erklären, dass über die genügsam bekannten

allgemeinen Gründe hinaus es gegenwärtig noch solche
besonderer Art gibt, welche die Kirchen zwingen, sich des
Films auch in Zukunft ganz besonders anzunehmen.

Er erblickte diese in den sich seit einiger Zeit abzeichnenden

Tendenzen bedeutsamer Filme. Diese stehen ja
nicht für sich allein, sie sind oft auf geheimnisvolle Weise
untereinander verbunden und bilden Strömungen mit
Wirbeln, Sandbänken und Schnellen. Er kam so dazu, einen
kurzen Ueberblick über die gegenwärtige Entwicklung auf
dem Gebiet des Filmschaffens zu geben, soweit sie für die
Kirchen interessant ist und auch in Zukunft noch eine Rolle
spielen wird.

Ganz allgemein gibt es in unserm Jahrhundert zwei
Richtungen der schöpferischen Tätigkeit: eine realistische
und eine, die gewöhnlich als experimentierende bezeichnet
wird, obschon der Ausdruck nicht ganz zutrifft, denn auch
die realistische kann selbstverständlich experimentieren.
Den Realismus sucht bekanntlich eine politische Richtung
besonders hervorzutreiben, wonach der Film nur «ein Spiegel

der Wirklichkeit» sein könne. Jedes Experiment in neue
Gefilde wird da als «bourgeois» und dekadent abgelehnt,
als Opium für die Massen, um sie von den wirklichen
Problemen der Gesellschaft wegzubringen. Auch von kirchlicher

Seite ist schon verlangt worden, die von der Kirche zu

verwendenden Filme müssten strikte der Wirklichkeit
entsprechen, alles andere sei «unwahr». Glücklicherweise
zeigte sich schon bald die Unhaltbarkeit dieser Theorie,
indem der Film bei der Suche nach «Wirklichkeit» einerseits

in die bürgerliche, dekadente Kunsttendenz des letzten
Jahrhunderts zurückzufallen drohte, jenen Naturalismus,
wie ihn etwa Zola vertrat. Oder er gelangte in seinem Streben,

eine sogenannte «typische» Wirklichkeit zu konstruieren,

zu ganz unwahrscheinlichen und in der Substanz
falschen Handlungen, indem er den «typischen» Arbeiter, den
«typischen» Bürger usw. zu konstruieren versuchte, keine
Menschen, sondern gezielte Schemen. Erfreulicherweise ist
diese Auffassung von Realismus jedenfalls im Westen fast
überall aufgegeben worden.

Die Ueberzeugung ist heute und wohl auch für die
Zukunft allgemein, dass kein Film ohne eine gewisse Freiheit

des Experiments möglich ist. Damit eröffnet sich ihm
ein unerschöpfliches Feld sowohl dem Inhalt als der Form
nach, was die Kirchen besonders interessieren muss. Der
Film kann nicht nur Abphotographieren einer zufälligen
Wirklichkeit sein, sondern muss einen bestimmten Punkt,
meist ein Problem des Lebens, konzentriert, verdichtend
manifestieren, das vielleicht im alltäglichen Leben nur sehr
zerfahren, zersplittert, unbestimmt und fragmentarisch
erkennbar ist. Der Filmschöpfer muss nach der heute
überwiegend herrschenden Auffassung diese Verdichtung bei
jedem Film von Neuem schaffen, um die Welt und den
Menschen von Neuem zu erfassen zu versuchen, und das Leben
zu bewältigen. Daher auch die Notwendigkeit, immer wieder
zu experimentieren, immer wieder zu versuchen, in das
Zentrum des Lebens einzudringen und es konzentriert
vorzustellen. Hier aber, bei dem Versuch der Lebensbewältigung,

den er vielleicht unbewusst vorgenommen hat, stösst
er auf ein Gebiet, auf dem selbstverständlich, wenn auch
aus ganz andern Voraussetzungen heraus, die Kirchen tätig
sind, und eine Auseinandersetzung unvermeidlich ist.
Verschärfend tritt hinzu, dass es hier schwere Fehlentwicklungen

und Gefahren gibt, die fast bei jedem Film wenigstens
in Andeutungen vorhanden sind, bis zu der heute ebenfalls
vorhandenen kleinen Minderheit unter den Filmschaffenden,

die nur noch um des Experimentes willen experimentieren

will, um schliesslich beim totalen «l'art pour l'art»
anzulangen und damit in ein isoliertes Outsidertum in einem
Elfenbeinturm, das keine Zukunft haben kann.

Seitenflügel mit Kapelle in der Evangelischen Akademie in
Arnoldshain, wo eine bedeutsame Studienkonferenz der
Interfilm stattfand.

38



Es hat sich als unumgänglich erwiesen, dass der Film
irgendeine Aussage enthält. Wenn sie fehlt, hat er keine
Wirkung, gerät er in die Zone des Langweiligen. Das wurde
zwar bestritten, meist mit der Formel, es käme nur darauf
an, ob er «spezifisch-filmisch» wäre. Filme, die das
versuchten, gerieten jedoch nur in Gefahr, in filmischer Form
grösste Banalitäten zu zeigen. Der Begriff des «Spezifisch-
Filmischen» ist denn auch heute als zentrales Kriterium
verlassen worden, und es bleibt auch für die Zukunft dabei,
dass der Film irgendeine Aussage enthalten, dass er den
Menschen irgendwie erfassen muss, irgendeinen, unbe-
wussten Beitrag zur Lebensbewältigung zu geben hat, der
selbstverständlich auch hart ablehnend und lebensfeind-
lich sein kann. Das dürfte die Kirchen aber nur umsomehr
interessieren. Erschwerend tritt noch eine andere Erscheinung

auf, die unter den Filmschöpfern mehr und mehr um
sich greift: dass sie nicht mehr nur Welt und Menschen
interpretieren, deuten, sondern mit allen Mitteln intervenieren

wollen, um sie zu verändern, politisch, sozial oder
sonstwie. Dadurch nähern sie sich aber nicht nur Journalisten

und Schriftstellern, sondern auch Vertretern der
Kirchen, im Guten oder im Bösen.

Da der Film auch von bescheidenem Range immer
irgendeine Aussage aufweist, auch wenn sie manchmal sehr
versteckt ist, spielt die oft gehörte Frage heute auch keine
Rolle mehr, ob der Film als Kunstwerk denn die Kirchen
interessieren könne. Wir brauchen deshalb auf das jetzige
und zukünftige Verhältnis von Kirche und Kunst hier nicht
einzutreten. Der Film ist zwar Photographie, er muss
immer eine Wirklichkeit aufnehmen, auch wenn diese gestellt
oder sonstwie zusammengebastelt wurde. Doch sind eben
die Gedanken dahinter, die Spiritualität, die Begrifflichkeit
ausschlaggebend, auch für die Kirche. Die raffinierteste
Technik ist nur Ausdruck dieses Gedankens, der eben Zweck
aller künstlerischen Form ist. Ein Film kann hässlich sein,
alle speziellen Gesetze missachten, und uns trotzdem etwas
Interessantes berichten, unser Denken und Wissen, unsere
Sensibilität und Phantasie bereichern. Beispiel dafür sind
etwa die Filme Viscontis, welche die besondere Filmsprache
keineswegs immer respektieren, nicht selten an die Bühne
erinnern, aber durch ihren zentralen Humanitätsgedanken,
ihre Ideologie, auch für die Kirchen höchst bemerkenswert
sind. Umgekehrt kann ein Film perfekt sein, alle Gesetze
der Filmkunst respektieren, aber doch nichts sagen.
Beispiele sind hier manche amerikanischen Filme. Form und
Inhalt sind eben relativ geworden, sie können heute in
irgendeiner Form gemischt sein, wenn nur die Manier den
Absichten, die der Film verfolgt, adäquat ist.

Wir stehen damit vor der Tatsache, dass heute der Film
sich thematisch enorm in die Breite entwickelt hat und die
allerunterschiedlichsten Erscheinungen auf der Welt um-
fasst. Der brasilianische Regisseur Glauber Roch erklärte
zum Beispiel: «Der Hunger unserer armen Völker Südamerikas

ist nicht nur ein alarmierendes Signal unserer sozialen

Armut. Er ist der Nerv unserer Gesellschaft, sodass
man von einer Kultur unserer Gesellschaft durch Hunger
reden kann. Darin liegt die tragische Originalität des neuen
südamerikanischen Films im Weltfilm begründet.»

(Schluss folgt.)

Venedig
(Schluss)

FH. Unter den restlichen Filmen ragt keiner mehr hervor.
Der indische «Der Ausreisser» zeigte stellenweise
Anflüge von Poesie bei der Schilderung eines armen Knaben,

den es zu Hause nicht litt und den es immer wieder

von einem guten Platz in unbekannte Fernen lockte. Selbst
Reichtum und gehobene Stellung vermögen ihn nicht zu
halten, auch nicht Dankbarkeit gegenüber Wohltätern. Wie
immer in indischen Filmen, fliesst auch hier die Handlung
langsam dahin wie der heilige Ganges, und es bedarf einer
besonderen Einstellung, um diesen Filmen gerecht zu werden,

ihr geruhsames Strömen zu erfassen. Unter den
Festival-Snobs werden sie es nie leicht haben.

Wie Italien den Film «Ein halber Mensch» als offiziellen

Beitrag anmelden konnte, ist rätselhaft. Wieder einmal
wird der alte Freud hervorgezogen: ein junger Mann,
schwer neurotisch, erlebt seine Vergangenheit von neuem,
vor allem die Misshandlungen durch seine sadistische Mutter,

die in ihm das Ebenbild des gehassten Vaters erblickte.
Diese Reise in seine Jugend heilt ihn, befreit ihn von seinen
schweren Hemmungen. Sehr einfach und sehr langweilig,
dazu oft zerdehnt aufgenommen. Der Mann erwacht nie
zu eigenem Leben und vermag nichts in uns zu berühren.

Als noch schlechterer, wenn auch in anderer Weise,
erwies sich allerdings der neue Vadim: «Die Beute». Er
versuchte, eine Geschichte von Zola in unsere Zeit zu
übertragen, die Rache eines skruppellosen, kalt berechnenden
Geschäftsmannes gegenüber seiner ungetreuen, jungen
Frau. Zynismus, leere, formale Akrobatik auf Grund eines
völlig deformierten Zola-Romans, dem jeder soziale und

gesellschaftliche Hintergrund genommen wurde, der
gerade bei Zola so bedeutsam ist, dazu psychologische
Unmöglichkeit, stempeln ihn zu einer Colportage, die erfolglos

durch luxuriösen Aufwand der Szenerien zuzudecken
versucht wird. Die Charaktere sind konstruiert, die
dramatischen Zusammenstösse elementar bis kindisch, und Jane
Fondas bescheidenes Talent wird gewaltig überfordert.

Der Film war nur auf französischen Druck hin ans Festival

aufgenommen worden. Man könnte beinahe glauben,
dass die Franzosen absichtlich eine solche Niete sandten,
um das Niveau des Festivals zu senken. Es zeigte sich hier
einmal mehr, welche starken Einflüsse politischer Art eine
Rolle an den Festivals spielen. Italien konnte es sich angeblich

nicht leisten, das französische Begehren abzulehnen,
nachdem ein italienischer Film in Cannes mit ausgezeichnet
worden war. Möchten doch die Festivals endlich alle ein
Statut bekommen, welches sie von Ueberlegungen der
Staatsraison befreitl

Bei der Preisverteilung wirkten sich diese noch übler
aus. Trotz seiner schlechten Filme musste Russland «tra-
ditionsgemäss» eine Auszeichnung erhalten, weshalb die
an sich sympathische Hauptdarstellerin aus dem sonst
unannehmbaren «Ersten Lehrer» den Preis als beste weibliche

Darstellerin erhielt. Die Folge war ein tolles
Pfeifkonzert das die Ausgezeichnete nicht verdient hat, das
aber begreiflich ist, wenn an Darstellerinnen wie etwa
Alexandra Kluge gedacht wird, die ihr weit überlegen
waren. Auch der Preis für «Chappuis» war ein grober Missgriff,

und wurde entsprechend quittiert, ebenso wie der
Preis für Jacques Perrin, um Frankreich nicht leer
ausgehen zu lassen. Dass im Preisgericht Leute wie Joris
Ivens (Holland) sassen, war überhaupt nicht zu verspüren.
Politische Ueberlegungen haben offenbar alles niedergewalzt.

Wenn weiter im gleichen Ausmass versucht wird, ein
politisches Gleichgewicht an den Festivals sowohl bei der
Filmannahme wie bei der Preisverteilung zu beobachten,
riskieren sie, an Bedeutung immer mehr einzubüssen.
Venedig hatte es bisher besser als Cannes, das immer auch
eine touristisch-mondäne Schau daraus machte,
Filmkunst-fremde Einflüsse von sich fernzuhalten. Es wäre
dringend zu wünschen, dass auf diesem Gebiet mit Kompromissen

Schluss gemacht würde.

39


	Ist die Kirche an der Zukunft des Films interessiert?

