
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 18 (1966)

Heft: 20

Rubrik: Die Welt im Radio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Welt

Politik und Kirchen in der Oekumene

II.
Der Sprecher wies dann darauf hin, dass oft auch ein falsch

verstandener Patriotismus dem Handeln im Wege steht. Dass es

nicht Aufgabe der Kirche sein kann, die Waffen zu segnen,
scheint noch nicht überall durchgedrungen zu sein. Der Christ
wird sich stets um Ausgleich der Interessen und sogar um
Kompromisse bemühen. Der Satz von Clausewitz, dass der «Krieg
eine Fortsetzung der Politik mit andern Mitteln sei», erweist
sich als unchristlich. Auch die Schüsse an der Berliner Mauer
sind eine Herausforderung an die Kirchen, dass Hass kein Mittel

der Politik sein kann. Auch der politische Gegner ist ein
Mensch mit seiner Würde und seinem Stolz.

Einzelne Christen haben begonnen, mit Kommunisten
darüber zu sprechen, was dem Menschen nütze, was menschlich
sei. In der Bibel — und das wäre ein anderer Ansatzpunkt
christlicher Politik — handeln einzelne Menschen auf Grund
eigener Entscheidungen. Es geht in der Bibel um die Mündigkeit
des Menschen, und darum sollte es den Christen auch in der
Politik gehen. Wir müssen alle Verhältnisse beseitigen, in denen
der Mensch ein verlassenes, ein gekränktes, ein erniedrigtes
Wesen ist, (was, wie der Sprecher hervorhob, auch Karl Marx,
der Atheist, sagte). Demokratisierung, Kontrolle der Regierenden

durch die Regierten, Gleichstellung Aller vor dem Recht,
gleiche Chance für Alle, gleiche Möglichkeiten für Alle, nicht
ein verächtliches Wesen sein zu müssen. Das betrifft nicht nur
die Angehörigen der eigenen Nation, nicht nur die Weissen,
nicht nur die Christen, sondern wirklich: Alle.

Die hungernden Massen Asiens sind auf die Hilfe der reichen
Länder angewiesen. Dieser Hunger ist zum Teil das zivilisatorische

Ergebnis eines Prozesses, der durch die Kolonisation in
Bewegung gebracht wurde, die ihrerseits sogar wieder in enger
Verbindung mit der Mission stand. Ein afrikanischer Christ
sagte einmal: «Es ist zwar sehr schön, dass wir da oben im Norden

getaufte Brüder haben, aber solange diese getauften Brüder
uns verhungern lassen, nützt uns das nicht viel.» Es ist zweifelhaft,

ob die Kirchen diesen Hunger in der Welt wirklich als

Herausforderung, ja sogar als eigenes Verbrechen empfinden.
Darüber wurde auch in Genf diskutiert und festgestellt, dass alle
die Hilfsaktionen «Brot für die Welt», «Brot für Brüder», nur
einen Tropfen auf einen heissen Stein bilden. In Indien und
Vietnam haben Katholiken und Protestanten in diesem Jahr
gemeinsame Hilfsaktionen unternommen. Warum sollte daraus
nicht eine generelle Regelung werden? Es ist nicht einzusehen,

warum deren Hilfsaktionen selbständig nebeneinander stehen.
Eine gemeinsame Hilfsaktion wäre wirkungsvoller. Letzten
Endes kann jedoch nur die Aenderung der ökonomischen Strukturen

auf dem Weltmarkt den Entwicklungsländern helfen.

Eine der wichtigsten Formen kirchlichen Lebens zum mindesten

für Protestanten, aber auch für Katholiken ist die Predigt.
Von Kanzeln aber hört man landauf-landab viel zu viel vom
Heiland, der Seele und der Rettung des Einzelnen, und viel zu
wenig hört man von den gesellschaftlichen Aufgaben der Christen.

«Dass das Wasser wie Recht ströme und die Gerechtigkeit
wie ein unversieglicher Bach», davon predigte der alttestament-
liche Prophet Arnos, selten unsere heutigen Pfarrer. Bei der
Gewissensschärfung in den Kirchen, in Predigt oder Seelsorge

geht es doch weithin um die privaten Tugenden des Einzelnen,

um eine individualistische Moral. Von Ehebruch ist die Rede,

von Lügen mit den kurzen Beinen usw. Eine solche Gewissensschärfung

aber leistet zu wenig, sie bleibt auf halber Strecke
stehen, weil sie selbstbezogen und egoistisch ist, anstatt politisches

Verantwortungsbewusstsein wachzurufen. Bei der
Gewissensschärfung braucht sich die Kirche nicht auf Gottesdienst
und Gemeindetreffen zu beschränken. Sie hat die Möglichkeit,

durch Resolutionen oder Denkschriften die breitere Oeffentlich-
keit anzusprechen. Freilich ernten ihre Ratschläge bei Christen
und Nicht-Christen häufig Kopfschütteln. «Was soll das
wirkungslose Gerede der Kirche?» Wirkungslos ist es doch nur,
weil die Sprache unverständlich ist. (Es dürften auch noch
andere Gründe dafür geben, Red.) Die Politiker sind nun einmal
keine geschulten Thomisten oder Melanchthon-Kenner. Wer
Politikern etwas über politische Fragen sagen will, sollte eine
klare, eine unreligiöse Sprache sprechen. Die richtige, moderne
Informations- und Kommunikationsart ist den Kirchen nicht
genügend bekannt.

Weil die Kirche keine Partei und kein Interessenverband ist,
braucht sie nicht zu taktieren. Weil sie den Staat nicht
bevormunden will, kann sie den Politikern Möglichkeiten zeigen, wie
eine, nach ihrer Meinung alle Seiten befriedigende Lösung
aussehen könnte. Um mit der Technik, der komplizierten
Zusammensetzung einer industrialisierten Gesellschaft fertig zu werden,

bedarf es des Wissens, wie schon die amerikanische Soziologin

Margreth Mead in Genf feststellte. Indem die Kirche ihre
Glieder ermuntert, soviel Wissen wie möglich zu erwerben, und
indem sie da, wo andere Gruppen des Staates bestimmte Fakten
und Zusammenhänge ignorieren, Aufklärungsarbeit treibt, trägt
sie zur Demokratisierung der Gesellschaft und zur Vermenschlichung

des Menschen bei. Denn beides, Demokratie und Humanität,

ist ohne Wissen heute nicht möglich.

Hier aber steht nach Borman das katholische Streben nach
Konfessionsschulen im Wege, während es doch für den Christen
darauf ankommen müsste, die Jugend dort zu schulen, wo sie

die besten Ausbildungsmöglichkeiten erhält. Oekumene heisst

doch auch, soviel Vertrauen zueinander zu haben, dass es

niemanden stört, wenn ein katholisches Kind von einem evangelischen

Lehrer unterrichtet wird und umgekehrt.

Allerdings: auch nach innen muss das politische Engagement
gerichtet werden. Zum Beispiel der Versuch, ein demokratisches
Bewusstsein zu erzielen, wird letzten Endes wirkungslos bleiben,

wenn die Kirche sich nicht selbst demokratisiert. Sie muss die

Konsequenzen daraus ziehen, dass sie das Volk Gottes und nicht
nur die Hierarchie oder die Pfarrerschaft ist. Protestanten pflegen,

wenn es um die Demokratisierung der Kirchen geht,
vorwurfsvoll auf die katholische Seite und stolz auf die eigene Seite

zu blicken, jedoch nicht immer mit Recht. So manche Entscheidung

eines Oberkirchenrats (den wir in der Schweiz glücklicherweise

nicht kennen) nimmt wenig Rücksicht auf die Wünsche
der Pfarrer oder der Gemeinden. Solange eine Kritik der Gläu-
brigen an ihrer Kirche nur widerwillig geduldet wird, solange
bleibt eine Kritik der Kirche an der Politik unglaubwürdig. Es

gab einige wenige grosse Heilige in der Kirche, denen es um
eine bedingungslose Menschlichkeit ging. Die bedingungslose
Menschlichkeit von Franz v. Assisi war für das 13. Jahrhundert
ein Politikum ersten Ranges. Doch die Kirchen können es sich

nirgends leisten, auf den grossen Heiligen zu warten. Sie müssen

schon versuchen, selber ein wenig zu werden wie er. Das
Thema Kirche in der Politik könnte umschrieben werden
«bedingungslose Menschlichkeit». Das wird immer ein Postulat
bleiben. Nur eben: als Forderung und Korrektiv dürfen die

Christen, wenn sie sich aufs politische Feld begeben, die

bedingungslose Menschlichkeit nicht vergessen.

Der Referent untersuchte dann die wichtige Frage der
Prioritäten, was von allen Forderungen hier und jetzt zuerst
bewältigt werden soll. Er nannte als solches die Schaffung und

Erhaltung eines dauernden Friedens, wofür sich die Kirchen
besonders einsetzen sollten, ohne allerdings blosse Friedensappelle

8



im Radio

und Aufrufe zu erlassen. Es ist eine Aufgabe ökumenischer
Partnerschaft. Die alte Lehre vom gerechten und ungerechten
Krieg ist den heutigen Konflikten nicht mehr recht gewachsen.
Verliert die Christenheit nicht endgültig ihren historischen Auftrag,

wenn es nicht gelingt, einen Atomkrieg zu verhindern?
Haben die Kirchen nicht allzulange allen möglichen Ungerechtigkeiten

zugesehen, wenn nur die eigene Spielecke mit dem
theologischen Sandboden erhalten blieb? Um die Bedingungen
eines Friedens zu untersuchen, ist nicht annähernd soviel
Intelligenz aufgewendet worden wie darüber, wann ein Krieg
gerecht nud wann er ungerecht genannt werden müsse. Hier liege
das theoretische Versagen der Theologie, und in einer ökumenischen

Besinnung müsse das gesagt werden. Hier ist ein theoretisches

Umdenken nötig. Der Friede blieb ein Luxus, auf den man
notfalls verzichten konnte. Es gibt bis heute keine wissenschaftliche

Friedensforschung, um festzustellen, welches die
Bedingungen sind, unter denen der Friede einem Krieg vorgezogen
werden müsse. Nötig müsste am Ende ein Institut sein, das
Streitenden genau vorrechnen könnte, warum ein Krieg nicht
lohnt. Ein Anfang ist da: das Institut für Konfliktforschung
Könnten die Kirchen hier nicht eine Initiative ergreifen? In
Deutschland wird jetzt damit ein Anfang gemacht, der nächste

Kirchentag soll einer solchen Aufgabe gewidmet sein. Hier
dürfte auch über die Zukunft und Glaubwürdigkeit des

Christentums entschieden werden.
Für die Schweiz, die sich aus zwei Weltkriegen heraushalten

konnte, dürfte das Problem weniger dornenreich sein, wie
überhaupt einige Punkte des Referates einen schwierigen
Sachverhalt zu einfach sehen und auch anders gesehen werden können.

Aber es bildet einen wertvollen Beitrag für sehr aktuelle
Fragen, denen anderswo gerne ausgewichen wird, um nicht im
gewohnten Kreis gestört zu werden.

Unbewältigter Antisemitismus

FH. In einer englischen Radiosendung wurde über eine
Untersuchung berichtet, welche zwei Soziologen in Amerika über
den Antisemitismus durchgeführt haben und die auch in Buchform

erscheinen soll. Sie hat Resultate ergeben, die stutzig
machen und uns die Frage nahelegen, wo wir in dieser Hinsicht
stehen.

Auf Grund einer Befragung von ca. 3000 aus allen Schichten
ausgewählten Mitgliedern christlicher Kirchgemeinden stellten
sie vorerst fest: «antisemitische Vorstellungen über den Juden
als einen Christus-Mörder, der jenseits aller Rettung steht, und
sich dringend zum Christentum bekehren müsse, sind noch
immer lebendig. Mehr als die Hälfte aller Befragten hat sich
in diesem Sinn geäussert. Ein Viertel aller klar identifizierten
Anti-Semiten besass für ihren Anti-Semitismus eine religiöse
Basis. Nur ein Fünftel der Befragten mit anti-semitischen Ue-
berzeugungen hatten keinerlei Reste einer theologischen Basis
für ihren Anti-Semitismus».

Wir können hier nicht auf die detaillierten Ausführungen
eingehen, die mit diesen Feststellungen verbunden waren. Wichtig
erscheint noch, dass, je orthodoxer der Befragte war, je
entschiedener war er Antisemit. Die Entwicklung des Antisemitismus

verläuft nach diesen Feststellungen etwa folgendermassen:
Christliche Orthodoxie mit ihrer buchstäblichen und dogmatischen

Auslegung von Schriften des Neuen Testamentes führt
zur christlichen Ausschliesslichkeit, welche die Christen als das

auserwählte Volk betrachtet, das allein zur Rettung bestimmt
sei, was wiederum Gefühle von religiöser Ueberlegenheit und
Feindseligkeit gegenüber Andern weckt, besonders gegenüber
den Juden, die «Christus gekreuzigt haben». Es kam bei den

Befragungen vor, dass zur Stützung des Antisemitismus besondere

Stellen aus den Evangelien angeführt wurden, besonders

Matthäus 17, 15—26, und daraus besonders den Ruf der Juden:
«Sein Blut komme über uns und unsere Kinder». Nichts konnte
viele Christen davon abbringen, dass die Verfolgungen der
Juden nur die Erfüllung d:eses lästerlichen Begehrens darstellten,

und dass sie ewig dazu verdammt seien, durch eigenes
Verschulden.

Ein solches Denken ist auch bei uns noch vorhanden. Die
Bekämpfung ist nicht leicht, da die Worte bei Matthäus
unverrückbar dastehen. In der Sendung wurde ihre historische
Richtigkeit bezweifelt, worauf wir hier nicht eingehen können. Es

wurde behauptet, dass das Neue Testament, wenn es aus seinem
historischen Zusammenhang gerissen werde, und darunter
besonders das Evangelium von Matthäus, als fragwürdig aufge-
fasst werden müsse, denn es sei schliesslich von Menschen mit all
ihren Leidenschaften geschrieben. Eine Lösung des Problems
könne nur durch eine kritisch-freiheitliche religiöse Gesinnung,
Annahme des Pluralismus und seiner Toleranz gegenüber
andern Religionen erfolgen.

Der kommentierende, protestantische Pfarrer Harrington
stimmte diesen Schlusfolgerur.gen bei. Immerhin verwies er
darauf, dass das Christentum, wenn von Ausschliesslichkeit und
Absonderung die Rede sei, einen grossen Teil davon gerade vom
Judentum geerbt habe, auch den Begriff des «auserwählten
Volke;». Eine Loslösung des zeitbedingten, spezifisch Jüdischen
aus dem Neuen Testament würde so keine Separierung von den

Juden bedeuten, sondern im Gegenteil vielen Leuten eine
unabhängigere und positivere Einstellung zu ihnen ermöglichen. Das

ganze Problem bedarf jedenfalls ergehender Ueberprüfung
und Diskussion.

Bildschirm und Charakter

HB. In erfreulicher Gemeinsamkeit haben der Verband der
Evangelischen Kirchengemeinden in Aachen und Katholiken-
ausschuss der Stadt Aachen ein auch graphisch originell gestaltetes

Flugblatt «Für den Fernsehgebrauch» herausgegeben, das
in 40 000 Exemplaren von den Jugendgruppen beider Konfessionen

verteilt worden ist. Das Blatt ruft auf zum verantwortlichen

Gebrauch des Fernsehapparates. «Am Schaltknopf Ihres
Gerätes beweisen Sie Ihre Freiheit — und Ihren Charakter.»

Mit dem Film «Abschied von Gestern», von Alex. Kluge,
stellte Deutschland in Venedig erstmals wieder einen
Preisträger. Rechts Alexandra Kluge in der Hauptrolle, ein neuer
Stern am Filmhimmel.



In geschickter Weise heben die Herausgeber zunächst das Positive

des Fernsehens heraus. Es ist eine grossartige Erfindung.
Der Bildschirm hilft, die Welt besser zu verstehen, er schafft
Kontakte zwischen Menschen und Völkern, er informiert und
bietet Unterhaltung. Aus der Fülle des Angebots wird den
Empfängern empfohlen, eine bestimmte Wahl zu treffen.
«Betrachten Sie das Fernsehprogramm wie eine Speisekarte.
Niemand wird alle Gerichte von oben bis unten essen.» Die
Verantwortung gegenüber den Kleinkindern wird besonders betont.
«Kinder unter sechs Jahren haben vor dem Bildschirm nichts zu
suchen. Aeltere Kinder müssen in die rechte Art des Fernsehens

eingeführt werden und lernen, auch auf Sendungen zu
verzichten. Der Bildschirm ist kein Ersatz für Spielkameraden.»
Vor allem wird davor gewarnt, Kinder abends wahllos vor
dem Apparat sitzen zu lassen. Das Faltblatt spornt an zur
gemeinsamen Diskussion über das Gesehene im Familienkreis. Am
Ende des Prospektes werden die Fernsehteilnehmer darauf
aufmerksam gemacht, dass ihnen die Möglichkeit offen steht, das

Programm mitzubestimmen: «Eine Postkarte an die Fernsehanstalt

ist Ihr Stimmzettel.» Die entsprechenden Anschriften
folgen. Das schlichte Flugblatt hat bereits weit über Aachen
hinaus ein positives und lebhaftes Echo hervorgerufen. Es ist

zu hoffen, dass auch die entsprechende Frucht folge.

Gedanken eines Laien zum kirchlichen Fernsehen

HS. Das Fernsehen stellt wahrscheinlich die höchsten
Ansprüche an die Kirche von allen Massenmedien. Wie beim
Radio müssen hier periodische Sendungen erfolgen, nud es müssen

ähnliche, zum Teil identische Grundsätze befolgt werden,
wie sie für den Film gelten. Der für das Fernsehen Verantwortliche

muss sowohl vom Radio etwas verstehen, wie eine
spezifische Filmschulung hinter sich haben, sonst wird er ziemlich
bald versagen und sich Angriffen ausgesetzt sehen. Soll er eigene

Sendungen, nicht bloss Reportagen oder Gottesdienstübertragungen

oder Diskussionen veranstalten, was unerlässlich ist,
so muss er ausserdem über schöpferische Kräfte verfügen. Ohne
Fachmann zu sein, kann er seine Aufgaben keinesfalls erfüllen,
was unter anderem auch eine mehrjährige scharfe Lehrzeit
erfordert.

Wenden wir uns vielleicht den scheinbar einfachsten und seit

langem eingebürgerten Sendungen zu, der Fernsehübertragung
von Gottesdiensten. Da ist es vorerst eine banale Tatsache, dass

niemand weiss, wieviel Leute wirklich zusehen. Das englische,
komplizierte Kontrollsystem, das auf der Messung der
absorbierten Strahlungsenergie beruht, ist bei uns noch nicht eingeführt

worden, und es wäre ausserdem nicht befriedigend. Denn
auch wenn der Fernsehapparat eingeschaltet wird, weiss
niemand, wieviele wirklich zusehen, wieviele einfach vergassen,
den Empfänger abzuschalten, wieviel in eine sonstige Diskussion
vertieft sind oder bloss zu früh eingeschaltet haben.

Einem Pfarrer kann das gleichgültig sein; er kann nur hoffen,

dass das, was er ausstreut, irgendwo einen fruchtbaren Boden

finde. Er muss aber das Gefühl haben, dass er auf alle Fälle
zu einer sehr grossen Gemeinde spricht und bestimmt zu Vielen,
die seinen Ueberzeugungen sehr kritisch gegenüberstehen.
Besonders auch zu solchen, die von Hause aus das nötige Rüstzeug

mitbringen, um Fehler und Mängel sogleich festzustellen.
Speziell, wenn er es sich einfallen lässt, sich auf nicht-theologische

Gebiete zu wagen, wo andere Leute Fachmänner, er
aber Laie ist. Er steht hier sozusagen nicht nur einem grossen
Ausschnitt des «Volkes Gottes» gegenüber, sondern auch einer
sehr viel breiteren Kirche, die manche Leute einschliesst, die
sich formell keineswegs zu ihr bekennen, aber durchaus keine
blossen Atheisten sind.

Aber auch die Form, nicht nur den Inhalt, muss ein
Fernsehpfarrer beherrschen. Vor allem das technische Handwerkszeug

zur Herstellung von Sendungen. Er muss wissen, was im
Fernsehen möglich ist und was nicht. Keinesfalls kann er sich
hier nur auf die theologischen Laien beim Fernsehen verlassen,
denn dann entgehen ihm immer wieder grosse Möglichkeiten,
welche diese gar nicht sehen konnten. Er muss auch seine
Fähigkeit zur Kritik unter Beweis gestellt haben, muss sogleich
erkennen können, warum diese oder jene Fernsehsendung
missglückte. Am Ende der Lehrzeit muss er soweit sein, dass er

einen Einfall oder Gedanken fernseh-gerecht formulieren kann,
wozu allerdings auch Begabung gehört; mit einer noch so gründlichen

Beherrschung des bloss Handwerklichen kommt er nicht
aus. Speziell wichtig sind dabei Kenntnisse der Filmmontage,
wo ja eine Sendung erst geschaffen wird. Der Cutter hat hier
oft noch grössere Bedeutung als beim Film.

Ganz falsch ist es natürlich, wie es bisher in der Schweiz
geschah, einfach die «Wirklichkeit» wiedergeben zu wollen.
Das muss automatisch immer wieder zu unbefriedigenden
Sendungen führen. Nur wer keine Ahnung vom Filmschnitt
besitzt, kann so etwas wollen, der doch die vorhandene
Wirklichkeit immer wieder anders akzentuiert, die schon von Hause
aus subjektiven Einstellungen bei der Aufnahme je nach dem
Willen des Cutters zusammenstellt und allein schon dadurch,
auch wenn gar keine auffälligen Signale gegeben werden, Denken

und Fühlen des Zuschauers in bestimmte Bahnen zwingt.
Das ist noch kein nur negativ zu wertender Missbrauch,
sondern einfach eine unabänderliche Tatsache, wenn der Fernsehfilm

bleiben soll. Es gehört höchste Kunst dazu, die Wirklichkeit

so wiederzugeben, dass der Zuschauer das Gefühl
bekommt: hier werde ich nicht manipuliert, hier wird die
Wirklichkeit wiedergegeben, wie sie ist, das ist echt.

Sehr wichtig und viel zu wenig bei uns in Uebung sind
Probedurchläufe bei gottesdienstlichen Sendungen. Ohne Proben geht
es nicht, und wo zu wenig Zeit dafür vorhanden ist, wird besser

auf eine Uebertragung verzichtet. Selbstverständlich stört
die Technik den Gottesdienst, weshalb der Gemeinde rechtzeitig
bekanntgegeben werden muss, was bevorsteht. Scheinwerfer
zum Beispiel blenden und werden heiss. Höchste Konzentration
aller Beteiligten ist zentrale Aufgabe. Ein Jeder soll die ihm

Fortsetzung Seite 16

Der Film in der Gesellschaft von morgen

Erste Studienkonferenz des Internationalen Evangelischen
Filmzentrums INTEFILM in Verbindung mit der Evangelischen
Akademie Arnoldshain und dem Filmwerk der Evangelischen
Kirche in Deutschland, vom 4.—6. Oktober 1966, in der
Evangelischen AkademieArnoldshain im Taunus

ENDGÜLTIGES PROGRAMM

4. Oktober
10.00 Pressekonferenz im Speisesaal des Dominikanerklosters,

Frankfurt/Main, Kurt Schumacherstrasse 23

15.00 Begrüssung: Professor Wolfgang Sucher, Darmstadt,
Dr. Friedr. Hochstrasser, Luzern, Präsident der Interfilm
und Studienleiter Dr. M. Kallenbach.

16.00 Vortrag: Ist die Kirche an der Zukunft des Films inte¬
ressiert? Dr. Friedrich Hochstrasser, Luzern

16.00 Endgültiges Programm: Ist die Kirche an der Zukunft
des Films interessiert? Dr. Friedrich Hochstrasser, Luzern

17.00 Vortrag: Die Aussichten des gehobenen Filmtheaterpro¬
gramms. Produzent Hanns Eckelkamp, Duisburg.

17.30 Aussprache und Einführung in den Film des Abends
20.00 Filmvorführung: «Abschied von gestern»,

von Dr. Alexander Kluge

5. Oktober
9.00 Vortrag: Zersplitterung oder Konzentration? Die kom¬

menden Aufgaben der Filmproduktion in Deutschland
10.30 Zukunftssicherung des Films durch den Staat? Vortrag

von Dr. Alexander Grüter, München
16.00 Der Platz des Films im Kommunikationsprozess von

morgen. Vortrag von Universitätsprofessor Dr. Alphons
Silbermann, Lausanne/Köln

17.30 Die Akademie des neuen Films. Vortrag
20.00 Filmvorführung: «Les coeurs verts» von Edouard Luntz,

(INTERFILM-Preis Berlin 1966)

6. Oktober
09.00 Fernsehen ein Garant der Filmkultur? Vortrag von

Klaus Brüne, Wiesbaden, Abteilungsleiter des Zweiten
Deutschen Fernsehens

10.00 Die geistigen und künstlerischen Chancen des Films
R.-M. Arlaud, Paris

11.00 Schlussaussprache

10



Die theologische Aufgabe des Filmpfarrers
Schluss von Seite 7

1.Er muss in der Lage sein, das filmische Menschenbild mit
dem wirklichen Leben unserer Tage inmitten seiner
gesellschaftlichen und psychologischen Verflechtungen zu vergleichen

und darauf zurückzuführen. Die Frage der inneren
Wahrhaftigkeit muss immer neu gestellt werden. Das ist der

erste Brennpunkt.

2. Die filmische Aussage muss immer wieder an der christlichen
Botschaft normativ gemessen werden. Das ist der zweite
Brennpunkt.
Diese beiden Punkte bestimmen die geistige Welt, um die die
Arbeit des Filmpfarrers zentriert sein muss.

Gedanken eines Laien zum kirchlichen Fernsehen

Fortsetzung von Seite 10

gestellte Aufgabe genau erfüllen und sich vor allen Seitensprüngen

hüten, vor allem auch die Gemeinde, die Gottesdienst zu
feiern hat, wie wenn das Fernsehen gar nicht anwesend wäre.
Nur dann kann das Fernsehen etwas von jener Ausstrahlung
besitzen, die auf dem Bildschirm erscheinen muss, soll die ganze
Aktion überhaupt einen Sinn haben. Die Gemeinde muss
verstehen, dass die Kirche auch den Auftrag hat, die grösstmögliche
Oeffentlichkeit zu gewinnen. Sie muss wissen, dass Kommunikation

zwischen Gott und Mensch nicht nur durch das Buch,
sondern auch mittels gesendeter Worte und übertragener, lebendiger

Bilder möglich ist. Der gewiss begreifliche Wunsch nach

ungestörter Andacht muss dies anerkennen und sich darnach
einrichten. (Schluss folgt.)

Die Preise von Venedig
Goldener Löwe von San Marco: «Die Schlacht von Algier»,

Italien-Algerien. Spezialpreise: «Abschied von Gestern»,
Deutschland und «Chappaqua», USA

Bester Schauspieler: J. Perrin, in «Un uomo a meta», Italien
Beste Schauspielerin: Natalia Arinbascarova, in «Der erste

Lehrer», Russland.
Die Preisverteilung führte zu tumultuösen Szenen. Wir

werden darauf zurückkommen.

;
Berichtigung

In unserer Mitteilung «An unsere Abonnenten» auf Seite 1

der letzten Nummer sind in-der Druckerei durch Wegfall einer
Zeile und Umkehrungen erhebliche Veränderungen am Text
entstanden, die ihn inhaltlich, stilistisch und grammatikalisch
verstümmelt haben. Es muss heissen:

«Die evangelische Verlagsgesellschaft Laupen, die während
langer Zeit beträchtliche Mittel zur Verbreitung des Blattes
und für seine Ausstattung wagte, aber aus personellen Gründen
auf die weitere Lizenz zur Herausgabe verzichtet, verdient un-
sern aufrichtigen Dank, dem sich alle anschliessen werden, die

um die Bedeutung der evangelischen Arbeit in Film, Radio und
Fernsehen wissen».

Herausgegeben vom Zentralsekretariat SPFRV

8048 Zürich, Badenerstr. 654, Tel. (051)6211 89
Chefredaktion: Dr. F. Hochstrasser
(Privat: Luzern, Brambergstr. 21, Tel. 051 -2 68 31)

Programm: Pfr. W. Künzi, Bern

Abonnementsbetrag: Jährlich Fr. 12.— halbjährlich Fr. 6.25,
vierteljährlich Fr. 3.25, Einzelnummer 50 Rp. Postcheck 30-519

Druck: Buchdruckerei W. Plüss, Köchlistrasse 15, 8004 Zürich

«Film und Radio» erscheint jeden zweiten Samstag

Inseratenannahme beim Zentralsekretariat. Insertionspreis:
Die 70 mm breite Millimeterzeile oder deren Raum 65 Rp.

21.30 Das aktuelle Sport-Studio
23.00 Nachrichten — Wetter
23.05 * «Professor Hannibal (Hannibél tanar ur)

ungarischer Spielfilm von Zoltén Fébri

Aus aller Welt
Schweiz

Anlässlich einer Besichtigung der neuen
Mehrzwecksendeanlage auf dem Rigi berichtete
Verwaltungsdirektor Carl in Vertretung des
abwesenden Generaldirektors Besençon über Zukunftspläne

im schweizerischen Radio- und Fernsehprogramm.

So soll das deutschschweizerische und
romanische zweite Radioprogramm im Winter ausgedehnt

werden, um 17.30 Uhr beginnen und bis
23.30 Uhr dauern. Ueber Mittag soll event, ein

Sottens-Programm ausgestrahlt werden. Die
Lokalsendungen sollen verfeinert werden, was wohl nicht
heissen soll, Volkstümliches auf Kosten von
Anspruchsvollem einzuschränken, sondern es mit den

neuen Sendeformen aus weiteren Stoffgebieten
anzureichern.

In Vorbereitung befinden sich Stereophonie und
Farbfernsehen. Alle Neubauten werden schon im
Hinblick auf Letzteres errichtet. Sporadisch dürften

schon im nächsten Jahr Farbsendungen
ausgestrahlt werden, regelmässige Sendungen jedoch
kaum vor 1970. Die Stereophonie ihrerseits ist
abhängig von der Festlegung internationaler Ueber-
tragungssysteme.

Die Fernsehstudios sind ihrerseits darauf aus,
den Import fremder Sendungen herabzusetzen,
indem vermehrt Coproduktionen zwischen den drei
Sprachgebieten geschaffen werden sollen, event,
in Verbindung mit ausländischen Nachbargebieten.

Prof. Dr. A. Silbermann, Mitglied der Schweiz.
Gesellschaft für Filmwissenschaft und Filmrecht,
liest im kommenden Wintersemester an der
Universität Lausanne über «Soziologie des Films».

Dr. Martin Schlappner, Präsident der filmolo-
gischen Abteilung der gleichen Gesellschaft und
Mitarbeiter unseres Blattes, liest im ersten Semester

der neuen Deutschen Film- und Fernsehakademie

in Berin über «Aesthetik des Films» und
wirkt im Kurs «Theori und Praxis der Filmkritik»
mit.

Aus dem Inhalt
Blick auf die Leinwand Seite

Africa Addio 2, 5

Die Brotträgerin (La porteuse de pain)
Wenn Gauner sich betrügen (Quand passent

les escrocs)

Kurzkritiken 3, 4
Ein Filmpfarrer für die deutsche Schweiz 5

Film und Leben 6 ,7
Venedig 1966
Die theologische Aufgabe des Filmpfarrers

Die Welt im Radio
Politik und Kirchen

in der Oekumene II
Unbewältigter Antisemitismus
Bildschirm und Charakter
Gedanken eines Laien

zum kirchlichen Fernsehen

8, 9, 10

Was bringt das Radio?

Fernsehstunde

11, 12

12,13,14,15, 16


	Die Welt im Radio

