
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 17 (1965)

Heft: 2

Rubrik: Die Welt im Radio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT IM RADIO

JUNG UND ALT IM NEUEN JAHR

Dass die neue, heranwachsende Generation der altern missfällt,
ist ziemlich allgemein bekannt. Auch wenn es sich nicht um Halbstarke
handelt, sind die Beziehungen schwierig geworden. Sicher ist, dass
viele Kinder gar nicht mehr den Willen haben, irgendetwas Besonderes,
etwas Wertvolles leisten zu wollen, dass sie nur noch nach den materiellen

Annehmlichkeiten streben, welche die heutige Zivilisation bietet.
Alles Wertvollere ist ihnen gleichgültig. Wie sie zu diesem bescheidenen

Ziel kommen, das heute auch ein nur sehr mittelmässig Begabter
erreichen kann, ist ihnen gleichgültig, selbst wenn es in sehr
untergeordneter Stellung und mittels wenig geschätzter Arbeit geschieht.

In einer englischen Radiosendung hat kürzlich die Pädagogin Anna
Eliasberg darüber gesprochen. Für sie ist es eine ausgemachte Sache,
dass das "Kind, das nicht will", das seine Hausaufgaben nicht macht,
im Hause nicht helfen will, nur an sich denkt, keine Verantwortung
übernehmen will, seine Interessen und Fähigkeiten nicht entwickeln
will, eine immer häufigere Erscheinung wird. Man dürfe geradezu von
einer Epidemie nach dieser Richtung reden. Die Symptome sind bekannt:
Selbst wenn die Hausaufgaben gemacht werden, geschieht es flüchtig,
Bücher und Papiere gehen manchmal verloren, in den Zimmern lässt
sich vor Unordnung schwer etwas finden, aber dafür wird telephoniert,
es werden ständig Platten und Tonbänder gespielt, und das Fernsehen
betrachtet anstelle von zu erledigenden Arbeiten. Sie glaubt, das rühre
davon her, dass diese Heranwachsenden die grosse Befriedigung nicht
entdeckt hätten, welche die Fertigstellung von etwas Rechtem gibt.
Allerdings muss gesagt werden, dass unser heutiges Leben es ihnen
schwierig macht, die Freude zu empfinden, welche grosse, erfolgreiche

Arbeit gewährt. Manches, das hier Einfluss hat, kann leider nicht
geändert werden, zum Beispiel die Ungewissheit des Atomzeitalters,
das Anwachsen der Automation usw. Aber in vielen Fällen trägt doch
das Heim die Schuld. Viele Kinder sehen die Eltern nicht als hartarbeitende

Helfer, Führer und Lehrer, wie sie es sein sollten. Diese haben
vielmehr viele der sozialen, lehrenden und beschützenden Funktionen,
die sie ausüben sollten, heute der Schule überlassen, oder bestimmten
Gruppen, Sportklubs, auch kirchlichen Jugendorganisationen. Die Kinder

bekommen so gar keine Vorstellung, was es heisst, erwachsen zu
sein. An wie vielen Orten sehen die Kinder den Vater oder die Mutter
nur als Chauffeur, ständig im Wagen! Sie haben oft nur eine schwache
Vorstellung davon, wie der Vater arbeitet und woher das Geld kommt.

Festzustellen ist aber bei der heutigen Jugend auch eine Ueber-
fütterung mit allen möglichen technischen Apparätchen, mit Grammophonen,

Radios, Fernsehapparaten, Tonbandapparaten. In jeder Minute
der Freizeit wird mit solchen Dingen gespielt, besonders in wohlhabenderen

Kreisen. Und es ist nur ein Spiel, ein Pröbeln, es ist die
faszinierende Macht des Tastendrucks, die Möglichkeit, mit einer einzigen
Fingerbewegung die Stimmen fremder Menschen oder Musik heranzuholen,

oder sie sogar in Person auftauchen zu sehen. Hier kommen
diese Apparate dem Geltungstrieb entgegen; der Jugendliche, der sonst
weiss, dass er nichts ist und kann, fühlt sich hier als König. Dass es
eine gefährliche Sackgasse ist, auf der er sich bewegt, spürt er
vielleicht erst dann (und auch dann nicht einmal sicher), wenn seine
Leistungen in der Schule oder im Leben stark nachlassen und deswegen
eine grössere oder kleinere Katastrophe eintritt. Hier kann ein grosser
Schock heilsam sein.

Leider hat sich eine Art Erziehung verbreitet, die im Kind die
Spontaneität und die schöpferischen Fähigkeiten erhalten will, wobei
die Bedeutung disziplinierten Denkens und konsequenter Anstrengung
übersehen wurde. Um angeblich den freien Strom der Ideen im Kind
nicht zu behindern, hat man sich damit abgefunden, faule Mittelmässig-
keit bei ihm zu akzeptieren. Dadurch kam es um die spannende Freude,
sich selbst ein grosses Ziel zu stellen und es immer wieder zu erreichen

und zu erkämpfen versuchen. Die Sprecherin führte ein interessantes

Beispiel an: als eine junge Mutter ihr Studium wieder aufnahm,
um ein Doktorexamen zu machen, und sie jeden Abend vor den Büchern
sass, beklagte sie ihr Sohn wegen der grossen Arbeit, die sie tun müsse.

Sie meinte, sie müsse das gar nicht tun, niemand zwinge sie dazu.
Hoch erstaunt fragte der Sprössling:"Da tust Du das wirklich alles
freiwillig?" Er konnte das nicht fassen und begriff es lange nicht.

In diesen Zusammenhang gehört auch das Ergebnis von Versuchen,

schon aus Kindergartenkindern herauszubekommen, ob sie sich
für tüchtig oder kompetent ansähen oder ob sie einige Zweifel in ihrer
Fähigkeiten hätten. 35 Jahre später wurden sie in den einzelnen
Fächern geprüft, zum Beispiel im Lesen. Das Resultat ergab, dass jene
am besten lesen konnten, die sich seinerzeit im Kindergarten für tüchtig

erklärt hatten. Aus dieser Untersuchung wurde dann der Schluss
gezogen, dass es richtiger sei, Kinder charakterlich aufzubauen, als
sie vorzeitig zum Lesen und Schreiben zu drillen.

Wichtig ist aber auf jeder Stufe, ihnen nur Dinge zu kaufen, vor
denen sie nicht passiv bleiben, wie bei Radio, Fernsehen, Schallplatten,
Tonbänder. Sie müssen selber etwas leisten, nicht einfach von der
Arbeit Anderer profitieren. Sie brauchen Dinge, mit denen sie selber
etwas gestalten können, Baukästen, Werkzeugkästen, Farben,
Photoapparate. Nur so lernen sie das Wichtigste: Verantwortung übernehmen

vor sich selber, verantwortlich zu arbeiten. Und zwar auch dann, wenn
sie niemand kontrolliert, wenn sie nur für sich selber tätig sind.

EIN NATURWISSENSCHAFTER SPRICHT
(VORTRAG VON UNIV. PROFESSOR H. MERESCHKOWSKI, BERLIN,
VOR DER BERNER FREISTUDENTENSCHAFT, UEBERTRAGEN VON
BEROMUENSTER)
(Fortsetzung)

Eine ähnliche Rücksicht, nicht auf den Zeitgeist, wohl aber auf
böse Erfahrungen in der Dogmengeschichte, veranlassen Karl Barth,
am Wunder der Jungfrauengeburt festzuhalten. Die Kirche habe immer
wieder festgestellt, und er bestreite das nicht, dass das Wunder der
Weihnacht nicht gerade diese praktische Form hätte annehmen müssen.
Trotzdem warnt er davor, sich nur an das Geheimnis zu halten und das
Wunder selbst auszuklammern. Er schreibt:"Eines darf mit Bestimmtheit

gesagt werden, dass immer da, wo man sich vor diesem Wunder
flüchten wollte, eine Theologie am Werke war, die faktisch auch nicht
mehr das Geheimnis verstanden und gewürdigt hat, sondern die
versuchte, das Geheimnis als Einheit von Gott und Mensch in Jesus Christus,

das Geheimnis der Gnade Gottes, zu eskamotieren. "

Hier wird nicht nur die theologische Konzeption der historischen
Untersuchung vorangestellt oder einfach übergeordnet, hier wird der
Glaube an das Wunder gefordert, weil erfahrungsgemäss das Ausklammern

des Wunders zu einem theologischen Substanzverlust führe. Wir
möchten das bezweifeln, aber das ist nicht das Entscheidende an dieser
Stelle. Die Tatsache, dass solche Ausführungen zum dogmatischen
Argument werden, scheint uns gegen die Pflicht zur Objektivität zu
Verstössen, die auch dem Theologen aufgegeben ist. Leider finden wir
auch bei Thielicke Spuren eines Denkens in Tendenzen. In dem bereits
zitierten Aufsatz "Entmythologisierung des Neuen Testaments" lesen
wir den Vorwurf an Bultmann, dass er "den strategischen Punkt aufgegeben

habe, von dem aus die philosophische Infiltration noch zu beherrschen

gewesen wäre". Wir sind keineswegs der Meinung, dass die
Theologen gut beraten wären, wenn sie sich endgültig bei der
Existenzphilosophie ansiedeln wollten. Aber darf man einer .»redlich forschenden

Theologie zum Vorwurf machen, dass sie etwas ihre Eigenständigkeit
in Gefahr bringt? Wo bleibt da der Sturz in die Wahrhaftigkeit?

Kann es nicht sein, dass die schon von Bonhöfer geforderte Weltlichkeit
der Kirche die Theologie einmal näher an irgendeine Philosophie

heranführt, als das den Vätern im Glauben denkbar schien?
Mereschkowski wies dann auf sein Buch hin:"Das Christentum im

Jahrhundert der Naturwissenschaften", worin er den Nachweis versucht
habe, dass in der Theologie Karl Barths ein Mangel an jener
theologischen Objektivität vorliege, die Thielicke in so schöner Weise gefordert

hat. Die Theologen hätten ihm das in Deutschland sehr übel genommen.

Man habe ihm gesagt - und das sei ein Argument, das er gelten
lassen müsse - er habe nicht den ganzen Karl Barth gelesen (was ihm
als Mathematiker nicht möglich gewesen sei). Einige Einwände habe er
aber nach den vorliegenden Schriften machen müssen, und er habe auch
in langen Besprechungen bis jetzt nicht gefunden, in dieser Sache
widerlegt zu sein, wobei die Möglichkeit bestehe, dass einige Punkte
bei Barth von ihm übersehen worden seien.

*

Es wäre nicht schwer, weitere Beispiele zum Thema "Objektivität"
vorzubringen. Wichtiger für die Beziehungen zwischen Naturwissenschaften

und Theologie scheint aber, auf eine andere Frage einzugehen,
die mit dem Thema "Objektivität" auf das engste zusammenhängt.
Mereschkowski glaubt, dass es in der Sprache der modernen,
theologischen Literatur eine eigenartige "Verunklärung" gebe. Das habe mit
dem Thema zu tun, weil die Objektivität eines Wissenschafters einfach
gegenstandslos werde, wenn seine Thesen von einer verwirrenden
Vieldeutigkeit sind. Die Stärke der exakten Wissenschaften liegt in der Prägnanz

ihrer Sprache, und in den letzten Jahrzehnten hat die Formulierung
weitere Fortschritte gemacht. Durch Benutzung der logischen Symbole
ist es möglich, auch solche Aussagen durch eine Folge von Zeichen
auszudrücken, die man früher nur durch ein umständliches Satzgefüge der
Umgangssprache formulieren konnte. Der Umgang mit solchen Symbolen
erzieht zu einer Einfachheit und Klarheit auch in der Umgangssprache.
Man lese etwa die von der Physik herkommende Philosohpie von
Weizsäcker. Dieser ist schlichter und präziser im Ausdruck als die meisten
seiner Philosophie-Kollegen.

Die Theologen sind gewiss in einer schwierigen Situation. Sie
können nicht die zur Objektivität zwingenden Symbole der Mathematiker
und Logisten benützen. Die sprechen die Umgangssprache und benützen
dabei meist die Dinge und Begriffe dieser Welt als Symbole für die
jenseitige. In letzter Zeit ist viel über Wert und Bedeutung der mythologischen

Rede diskutiert worden. Bultmann hält es für sinnlos und un-

14



möglich, das mythische Weltbild dem Menschen von heute zuzumuten.
"Sinnlos, denn das mythische Weltbild ist als solches gar nichts spezifisch

Christliches, sondern es ist einfach das Weltbild einer vergangenen

Welt, das noch nicht durch wissenschaftliches Denken geformt
ist. Unmöglich: denn ein Weltbild kann man sich nicht durch einen Ent-
schluss aneignen, sondern es ist dem Menschen mit seiner geschichtlichen

Situation schon gegeben". Er will aber - und dadurch unterscheidet
sich Bultmann von den Liberalen der alten Schule - das Göttliche

nicht einfach wegwerfen, sondern durch eine entmythologisierte
Interpretation dem unmythologisch denkenden Menschen unserer Zeit
nahebringen. Auf diese Weise erfährt die mythologische Rede im Neuen
Testament eine neue Sinndeutung. Das Mythologische wird zum Sprachmittel

einer Aussage, die auch für den gültig ist, der das Mythische
selbst nicht mehr akzeptiert. Es ist bezeichnend, dass die an
theologischen Fragen interessierten Vertreter der Naturwissenschaften sich
für das Klarheit schaffende Programm der Entmythologisierung eingesetzt

haben. Bultmann wurde von einem Mathematiker gegen die
philosophischen Attaken Jaspers verteidigt, und v. Weizsäcke sagte über
die symbolische Redeweise im religiösen Bereich "die grossen Gleichnisse

allein genügen uns nicht mehr. Entscheidender als früher müssen
wir nach der Sache selber fragen. "

Aber kann man von der Sache ohne Bild sprechen? Ist eine
Entmythologisierung ohne das möglich? Es gibt nicht wenige Theologen,
die das bestreiten, und sie haben damit sicher recht. Man kann mit den
Begriffen und Symbolen der Makrophysik nur unzulänglich die Wirklichkeit

des Atoms beschreiben. Wie viele erwarten, dass man mit den
Worten und Begriffen unserer Welt das ganz Andere der Theologie
angemessen darstellen kann! Das neue Testament redet deshalb in
mythologischen Bildern, und wenn man seine Botschaft verständlich machen
will, muss man entmythologisieren. Das ist der Standpunkt Bultmanns.
Er hat weiter gelehrt, dass die Evangelien nicht in erster Linie
historische Quellenschriften seien, sie sind viel mehr Dokumente über die
Predigten der Urgemeinde.

Gegen diese Auffassung hat die kirchliche Orthodoxie heftig
polemisiert. Im Neuen Testament gibt es nach Karl Barth nichts zu
entmythologisieren, weil es dort keine Mythen gibt. Diese Spannung
zwischen Bultmann und Barth, eine neue Variante dès alten Gegensatzes
zwischen liberaler und orthodoxer Theologie, ist heute vielen Theologen

unbequem. Und die sicher nicht restlos aufzulösende mythologische
Form der kirchlichen Aussagen schafft nun die Voraussetzung zu einer
Verunklärung der Sprechweise, die für den an Präzision gewöhnten
Naturwissenschafter schwer erträglich ist. Man ist dabei, aus der Not
eine Tugend zu machen. "Die Evangelien sind keine historischen
Quellenschriften, also geben wir doch die Frage nach dem historischen
Jesus auf! " "Die Redeweise des Neuen Testaments ist mythologisch,
also bleiben wir doch bei dieser Art der Verkündung, zumal eine
Entmythologisierung ohne Rest unmöglich ist! " Ein Geschichts-Theologe
schildert die Situation so:"Es ist irrelevant, so sagt man, ob Jesus
der Sohn Josefs war oder nicht, ob er sieben Jahre vor oder 6 Jahre
nach dem Jahre 1 geboren ist, ob damals ein Stern erschienen ist und
eine Volkszählung auf Erden vor sich ging, ob Jesus Wunder getan hat
oder nicht, ob seine Wirksamkeit 1 oder 4 Jahre gedauert hat, ob er
im Jahre 32 gestorben ist, ob sein Grab am Ostermorgen leer war oder
nicht. Es ist irrelevant, so versichert man uns, ob die
Worte der Evangelien auf Christus zurückgehen oder auf
die Urgemeinde. Am massivsten erscheinen diese Einwendungen

erfahrungsgemäss auf Pfarrkonventen oder in
kirchlichen Blättern". Es wird von der historischen Theologie

(Prof. Staufer) gegen diese Auffassung scharf
polemisiert. Dass diese Situation nicht verzerrt dargestellt
wird, zeigt ein Beitrag des praktischen Theologen Hans
Urner: " Es wird also in der Predigt gerade damit nicht
geholfen, dass wir in die Evangelientexte nur das aufnehmen,

was die neueste Forschung auf den historischen Jesus

oder auf Augenzeugenschaft zurückführen möchte. Es
wird darauf ankommen, jeden Text als Glaubenszeugnis
der Gemeinde weiterzugeben. Es darf also dem evangelischen

Prediger nicht darum gehen, durch radikale Kritik
seine Hörer wohl zu schockieren und sein Wissenschafts-
Gewissen zu salvieren".

Anregungen dieser Art werden von Gemeindepfarrern
in Deutschland nur allzu willig aufgenommen. Es

wird in einer Sprache gepredigt, die sich kaum von der
Orthodoxie unterscheidet. Wird der Prediger aber
hinterher von einem Zuhörer daraufhin angesprochen, ob
er die Himmelfahrt Jesu usw. für ein echt historisches
Ereignis halte, so spricht er vom Predigtcharakter der
Evangelien, von der Möglichkeit oder Unmöglichkeit der
Entmythologisierung usw. Auf diese Weise sind schlichte
Gemeindeglieder nicht beunruhigt, aber der Gebildete,
der fragt, erfährt hinterher, dass das, was in der Predigt
als Faktum behandelt wurde, wohl doch nur die mythologische

Einkleidung eines theologischen Sachverhaltes ist.
"Wohl doch nur",denn ganz genau weiss man auch nach
einem solchen Gespräch mit einem Theologen nicht im- jean Gabin
mer, was er wirklich glaubt oder nicht glaubt. Ein. Bei- zusammen

spiel für diese unklare Art des Redens ist in einer Schrift von
Habsmeier vorhanden:"Der Glaube ist das alleinige Tatzeugnis von der
Auferstehung Christi. Es gibt kein anderes Anzeichen, durch welches sich
Jesus mit Sicherheit als der Auferstandene zu erkennen gibt. So war es
von Anfang her und so wird es sein. Der Auferstandene ist der Täter,
unser Glaube an ihn ist seine Tat. Eine andere Möglichkeit, der Gegenwart

Christi inne zu werden und gewiss zu sein all dieses Glaubens
haben wir nicht. Ausgeschlossen ist damit die Möglichkeit, die
Auferstehung Christi als biologisches Wunder zu beweisen. Ausgeschlossen
ist damit auch jede Möglichkeit, den Vorgang der Auferstehung Christi
selbst als photographiertes Beweismittel ins Feld zu führen.
Ausgeschlossen ist damit ebenso das Erscheinen des Auferstandenen, das
etwas Anderes besagt, als ein Gesehenwerden mit den Augen des
Glaubenden. " Nach diesen Sätzen möchte man meinen, der Verfasser
halte die Auferstehung nicht für ein historisches Ereignis, er teile also
die Auffassung der liberalen Theologie oder die Bultmanns, denn für die
Orthodoxen ist doch die Auferstehung photographierbar. Niemand hatte
damals eine Leica, mit der die Erscheinung Christi hätte festgehalten
werden können, aber das meint doch jeder, der sich in diesem Sinne
zum Glauben der Väter bekennt: die Erscheinungen Jesus waren reale
Ereignisse wie auch der Tod des Sokrates und die Zerstörung Jerusalems.

(Schluss folgt)

MUEDE
Von Frau zu Frau

EB. Für eine grosse Zahl von Frauen sind die Feiertage
ausgesprochen streng. Auch wenn in der Familie nicht übermässig gefeiert
wird, so wird eben doch gefeiert, und auch wenn niemand zu grosse
Ansprüche stellt, so kostet doch jedes kleine Fest seine Vorbereitungen,

seine Gedanken und seine Zeit. Und da ist es dann nicht verwunderlich,

wenn viele Frauen nach den Feiertagen recht müde und matt
sind und der Flug der Gedanken erheblich vermindert ist.

Was tun? Mancherorts beginnt man da zu "hässeln", und die
frohgemute Weihnachtsstimmung ist schon längst untergegangen, bevor
auch nur der Baum aus der Stube verbannt und alle Geschenklein und
Geschenke versorgt sind. Die andern sind ja zum Teil auch ein wenig
aus dem Geleise geworfen, besonders auch die Kinder, die zur Unzeit
ins Bett kamen und sich vielleicht den Magen verdorben oder ihm doch
reichlich viel zugemutet haben. Manches Geschenk vermag nicht zu
halten, was es versprochen hat, manches ist der ungestümen Kinderhand

nicht gewachsen, Unmut und Tränen sind die Folge.
Ja, was tun? In unserem Quartier ist es meistens wie ausgestorben.

Es scheint viele Familien zu geben, die die Möglichkeit haben,
zwischen Weihnachten und Neujahr auszuziehen, irgendwo in die Berge.
Das gibt ihnen einen erwünschten Unterbruch zum "Auslüften" und
Erholen,und nachher beginnen sie frisch - mehr oder weniger frisch - den
gewöhnlichen Tageslauf.

Alle können das freilich nicht. Die Pflichten sind da und halten
die Familie zurück. Nun, da und dort wäre es bei nüchterner Ueberle-
gung möglich, wenigstens die Kinder ein paar Tage fortzuschicken. Die
Geschenke laufen ihnen nicht davon, und die Eltern könnten in ein paar

und Fernandel, die populärsten Schauspieler Frankreichs, spielen einmal
in "Das undankbare Alter".

15


	Die Welt im Radio

