Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 17 (1965)

Heft: 25

Artikel: Was Detuschland zum religiosen Film sagt [Schluss]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-963753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-963753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER STANDORT

WAS DEUTSCHLAND ZUM RELIGIOESEN FILM SAGT
( Schluss )

FH. In der erkenntnisreichen Konfrontation der verschiedenen
Auffassungen des religiésen Films, die Dietmar Schmidt in der " Zeit-
wende " vorgenommen hat, ( Jhrg.36, Heft 9 und 10 ) bleibt er einige
Zeit in respektvoller Betrachtung vor dem Regisseur Harald Braun
(" Nachtwache ", "Der fallende Stern") stehen, der allergisch gegen je-
de Art von christlicher Propaganda reagiert hat. Besonders liber den
religiosen Film dusserte dieser mit einem Unterton von Verzweiflung :
Vielleicht liegt es gar nicht im Plan Gottes, sich irdisch in filmisch
wirksamer Weise zu manifestieren ? Vielleicht entzieht er nicht nur die
Figuren des heiligen Raumes der Kamera, sondern vielleicht entzieht
er unserer Wirklichkeit auch sein greifbares Gestaltwerden ? In Salzde-
furth wies er auf die latente Sprengkraft des Unternehmens " religioser
Film " hin : " Jedem Filmautor, der sich in ein solches Unternehmen
stiirzt, miisste bis zur Wortlosigkeit bange werden, ehe er den ersten
Buchstaben niederschreibt. Bange, wenn er an die menschliche Wirklich-
keit, an die gottliche Wirklichkeit denkt, die er hier wie im Schpfungs-
akt in Kontakt bringen soll. Wird er nicht in Gefahr kommen, beide Wirk-
lichkeiten zu verkiirzen ?"

Harald Braun hat hier nicht nur geahnt, worum es beim religi-
6sen Film geht, sondern das zentrale Problem des religiosen Films er-
kannt. Dietmar Schmidt teilt auch den Gedanken von Harald Braun, die
dussere Erfolglosigkeit des Christentums in einer Welt, "die sich so
unchristlich wie nie prdsentiert", fiir einen Film zu verwerten. Einen
Film, "der zeigt, dass die Botschaft eben nicht eindringt, dass die Welt
eben nicht besser wird, dass die Menschen, teils wohlwollend, teils ab-
lehnend, teils kirchlich, teils unkirchlich in jedem Falle aber unerschiit-
tert und unerschiitterlich vor dieser Botschaft stehen, dass aber mitten
in dieser Verlorenheit die Menschen, die den véllig unbewiesenen Glau-
ben an diese Botschaft haben, unbeirrbar daran festhalten. Sie "errei-
chen" nichts damit, nichts, als dass sie getrost bleiben. Vielleicht soll-
te man diesen Film versuchen."

Im zweiten Teil dieser Idee findet Dietmar Schmidt allerdings
Fallstricke wegen der Rede vom "Haben" des Glaubens. Hier werde bei
Harald Braun die "andere Seite" sichtbar, die iibrigens auch in weiten
Bezirken der kirchlichen Filmarbeit mit dhnlichen Formulierungen ei-
nen verriterischen Ausdruck gefunden habe. Mit Hilfe von unklaren Be-
griffen wie "Lebenshilfe" und "Lebensdienlichkeit" habe er Entwicklun-
gen angebahnt, die letzten Endes auf jenen Weg fiihrten, die zur kirch-
lichen Duldung oder gar Bejahung von Filmen wie "Die 10 Gebote" oder
"Konig der Konige" fiihrten.

Resigniert muss Dietmar Schmidt nicht nur fiir Deutschland, son-
dern iiberhaupt feststellen, dass die Leute vom Film wenig Notiz von der
immerhin sehr deutlich signalisierten kirchlichen Skepsis nahmen, und
die Produktion von sogenannten religiésen Filmen immer mehr zunahm.
Selbstverstidndlich geschah dies aus geschiftlichen Griinden, wobei uns
neu war, dass ein Organ der deutschen Filmwirtschaft frohlockend er-
kldrt hat, dass die Zahl der geschiftlichen Misserfolge bei Filmen mit
"religidsem" Motiv weit geringer sei als bei andern Filmgattungen. Es
muss also doch irgend ein schwelendes Interesse in breiten Schichten
Westdeutschlands fiir solche Themen vorhanden sein, auch wenn sie im-
mer wieder Steine statt Brot erhalten. Natiirlich spielt auch in Deutsch-
land die angelsichsische Film-Produktion eine grosse Rolle, die aufder
Ueberzeugung beruht, dass religiose Erfahrung kiinstlich, durch den
Film, erzeugt werden kénne, dass er als methodisches Mittel zur Be-
kehrung verwendbar sei. Entsprechend naiv oder "erbaulich" und unver-
daulich ist denn auch die religiose Filmproduktion aus Amerika und Eng-
land ausgefallen, die ja auch bei uns bekannt geworden ist.

Nicht identisch mit dieser Auffassung, aber dochviel positiver ihr ge
geniiber als die evangelischen Kirchen Europas stellt sich der Katholizismus,
wenn auch vereinzelt kritische Stimmen aus diesem Kreis zu vernehmen sind.
Umgekehrt hat es auch in protestantischen Kreisen vereinzelte Stimmen
gegeben, die fiir amerikanische Bibel -Monstrefilme eingetreten sind.
Aber es sind Ausnahmen, denen zum Beispiel Berichte von Pfarrern
iiber die schlimmen Erfahrungen gegeniiberstehen, "bis zu welchem Aus-
mass der Besuch eines einzigen Bibelfilms mit seiner, den Kindern
schnell eingéngigen Un-Theologie den Erfolg eines redlichen Konfirman-
den- und Religionsunterrichts in der durchschnittlichen Volksschule zu
gefidhrden Yermag". Dietmar Schmidt zitierte hier den Pfarrer Jiirgen
Redhardt, der im "Evangelischen Erzieher" u.a. zum Film "Konig der
Konige" schrieb: "So also soll Jesus gewesen sein, : unkompliziert, auf-
recht, giitig, klar, entschieden und voller Gestalt und Schone. Das ist
ein psychologistisches und weitaus primitiveres und verharmlosteres,
jesuanisches Jesusbild, als es jemals im Kulturprotestantismus ge-
zeichnet wurde. Aber der Vorstellungseindruck von diesem fotogenen
Jesus ist von zdher Haftfidhigkeit. Und dass Christus, wie es im Film
geschieht, geantwortet habe: "Wahrheit ist das, was jeder in seinem
Herzen als Wahrheit fiihlt", bekam ich auch schon im Konfirmandenun-
terricht als des Evangeliums letzten Schluss serviert. Gegen ein solches
leicht zubereitetes und leicht verdauliches Dysangelium aufzukommen
und anzukommen, scheint nahezu aussichtslos zu sein."

12

Der Katholizismus scheint in Deutschland in dieser Frage eine
Stellung einzunehmen, die sich betont gegen die protestantische richtet.
Dietmar Schmidt berichtet, dass er sich auf den "grundsitzlichen Kul-
turoptimismus" seiner Kirche zu berufen pflege, mit einer "entschie-
denen Frontstellung gegeniiber einer protestantischen Grundhaltung, die
von ihm als absoluter Literarismus und {iberspitzte Anwendung des Wort-
Prinzips abgelehnt wird." Sie ordnen dann den Film als "Test fiir die
Lebendigkeit des christlichen Bewusstseins und des christlichen Kultur-
willens " ein, wobei der Endzweck durchsichtig ist, der beim Katholi-
zismus wie je und je "die Kirche" heisst, und der von Pius XII. vor
10 Jahren folgendermassen formuliert wurde: "Wenn ein Film ... dem
echten Ideal entsprechen will, so muss er ... so erdacht und durchge-
fiihrt sein, dass er beim Zuschauer Verstindnis, Achtung, Ehrfurcht
vor der Kirche hervorruft und bei ihren Gldubigen Freude, Liebe und
einen fast heiligen Stolz, ihr anzugehdren". Der deutsche katholische
Filmexperte Anselm Hertz hat denn auch die Einbeziehung des kirchli-
chen Kults und des Priesters in den filmischen Ablauf auch dann aus-
driicklich begriisst, wenn "die Spielhandlung solche Kultzeremonien
nicht unbedingt erfordert". In der neuesten Zeit werden freilich auch
etwas andere Stimmen im deutschen Katholizismus vernehmbar, die
sich deuflich gegen den harmlosen Film, den religidsen Edelkitsch, die
erbauliche Hagiographie wenden (J. A. Burke, Wern. Barzel). Auch Guar-
dini, der sich von seinem bekannten Standpunkt der "verdorbenen Wirk-
lichkeit"aus gegen jeden Film wendet, der mit Tricks arbeitet, (also
auch gegen alle Wunderdarstellungen), kommt zu Schliissen, die ver-
bliiffend den evangelischen Grundsitzen von Bad Schwalbach gleichen.

Schmidt weist darauf hin, dass Vieles, fast wie in den Anfingen,
in Deutschland noch immer offen sei. Zum Beispiel auch die Frage, ob
der Film zur Verkiindung im eigentlichen Sinn des Wortes berufen oder
in den vielzitierten "Vorhof" zu verbannen sei. Thielicke hat diese Mog-
lichkeit in seiner "Ethik" schroff verneint, wihrend andere wie in andern
Léindern dafiir eintreten. Dietmar Schmidt selber verhdlt sich vor allem
dazu kritisch, dass heute die Toleranz gegeniiber Bibel- und Christus-
filmen in Deutschland erstaunlich geworden sei und die Schwalbacher
Grundsitze in Vergessenheit geraten seien. Allzuoft werde der Ausgangs-
punkt vergessen, auf den es allein ankommen sollte: "ob nicht alle Ver-
suche, das Leben Christi auf die Leinwand zu bringen, zwangsliufig,
zum Scheitern verurteilt sind, da sie den Bericht des Betrachters vom
Eigentlichen auf das Aeussere lenken und sich damit einer grandiosen
Filschung schuldig machen. Wer sich diesen Standpunkt zu eigen macht,
wird auch einem filmisch diskutablen Versuch wie Pasolinis "Evange-
lium nach St. Matthdus" kaum eine Sonderstellung einrdumen kénnen!

'Jesusfilme sind eine seltsam anschauliche Predigt iiber die Tatsache,
dass Gott sich mit keinem Mittel in den Griff bekommen ldsst, schrieb
ein deutscher Theologe, nachdem er Pasolinis Film gesehen hatte. !

Auch Gerd Albrecht hat in einer Schrift "Film und Verkiindigung"
nachgewiesen, dass der Film allenfalls Mittel zur Verkiindigung oder
Bericht iiber sie sein kdnne, aber nicht sie selber. Wohl aber ist man
sich einig iliber die Moglichkeit einer indirekten Verkiindung durch den
Film. Einen Film "der vo&lligen Diesseitigkeit", sogar ein Film ganz
ohne Gott, (Bergmans "Schweigen"), "der die Gegenwart darstellt mit
der offenen, nicht beantworteten Frage an den Menschen". (Herm. Riick).
Dabei betont Dietmar Schmidt, dass diese Filme durchaus nicht das Zei-
chen "religits" tragen, oder dass sie es auch nur fiir sich urspriinglich
beanspruchen wollten. Auch auf die Gefahr hin, dass die Worte mancher-
orts "zu liberal" tdnen, zitiert er einen Satz von Kenneth Lamb, dem
Leiter des religiosen Radios beim Londoner BBC, der dem Kern des
Problems "religioser Film" nahe kommt:"es kommt darauf an, das
christliche Verstéindnis fiir jene Art und Weise widerzuspiegeln, in der
wir alle, Christen und Nichtchristen, lernen kdnnen, ein reicheres, er-
fiillteres und zutiefst menschliches Leben fiihren".

SEITENZWEIGE DES AMERIKANISCHEN FILMS
( Schluss )

2. Der Film der Werdenden

ZS. Die " Untergrund - Filme ", von denen wir.in der letzten
Nummer sprachen, haben eine sonderbare Auswirkung gehabt : die
studierende Jugend hat seit einigen Jahren begonnen, sich mehr und mehr
mit dem Film zu befassen. Es lidsst sich zwar nicht nachweisen, dass
diese Art Film den Ausschlag gegeben hat, aber bestimmt hat sie in den
Universitdten gewirkt, und die Studierenden sahen, was ein intelligenter
Mensch alles mit einer Film - Kamera anfangen kann. Schon immer hat-
te es, dhnlich wie bei uns, an den Universititen einen Kreis gegeben,
der sich idltere, bedeutende Filme vorfiihren liess, auch hie und da ein-
mal einen Diskussionsabend veranstaltete, oder ein Festival um einen
Schauspieler organisierte, um Chaplin oder Bogart oder James Dean.
Es war fast selbstverstindlich, dass in diesem Filmclub - Kreis auch
von der " neuen amerikanischen Welle " und ihrem Anti - Hollywood -
Charakter gesprochen wurde und dass schliesslich der eine oder ande-



	Was Detuschland zum religiösen Film sagt [Schluss]

