
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 17 (1965)

Heft: 21

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

DIE ROTE WUESTE

(Deserto rosso

Produktion : Italien/Frankreich
Regie : Michelangelo Antonioni
Besetzung : Monica Vitti, Richard Harris, Carlo
Verleih : Sadfi Chionetti

FH.Ueber diesen Film sind unzählige Spalten geschrieben
worden, wobei meist Antonioni selber zitiert wurde, um

sich einigermassen zurecht zu finden. Wir halten dies für
unrichtig; ausschlaggebend ist nicht, was ein Regisseur über
seinen Film sagt (wenn es auch in Erwägung gezogen werden
kann), sondern einzig der Film selber und seine Wirkungen
auf uns. Diese Wirkung kann ganz anders sein, als der
Regisseur sie sich vorgestellt hat, und zwar im Guten und im
Bösen, im Schönen und Hässlichen. Wille und Absicht des
Regisseurs sind nebensächlich. Ein Film, der zuerst der
Erklärungen, Kommentare, historischen Rückblicke auf
Vorläufer usw. bedarf, um verstanden zu werden, ist zum
vornherein eine Niete. Entweder es überzeugt ein Werk auch den,
der nichts vom Regisseur weiss, oder es überzeugt nur halb
oder gar nicht; etwas anderes gibt es nicht.

Zugegeben, es ist kein leicht zugänglicher Film. Wir
werden sogleich in die Industriewelt von heute geführt, zu
Radareinrichtungen, Grosstanks, Erdgas-Kollektoren,
gigantischen Stahltürmen, cyklopischen Hydrieranlagen. Und hier
leben Menschen, welche das Ganze beherrschen sollten, die
aber in Wirklichkeit völlig in dieser technischen Welt aufgehen,

nur noch Instrumente, sogar Sklaven von deren
Konsequenzen sind. Sie haben keine andern Interessen, als ihr zu
dienen. Das heisst jedoch, völlig materiellen Interessen und Ueberlegun-
gen verfallenen den Sumpf des Materialismus gefallen zu sein. Und es
heisst vor allem: seelisch zu verkümmern, seine Persönlichkeit zu
verlieren, jene Zusammenhänge, auf die es in der Welt allein ankommt,
nicht mehr zu verstehen, seelenblind zu werden. Es ist, zusammengedrängt

und verdichtet, das äusserste Extrem der modernen
Industriegesellschaft, wohlhabendes, seelenloses, kollektives Massenmenschentum.

Ein kümmerlich primitives Triebleben ist allein noch übrig.
Und in dieser Gesellschaft muss die Frau eines dieser Männer,

der sich völlig an die Technik verloren hat, dessen übrige menschliche
Interessen kultureller und geistiger Art abgestorben sind,leben,Giuliana.
Ihr bleibt diese Welt der Technik fremd bis zum Unheimlichen. Sie fühlt
sich schwer bedrückt, beängstigt, bedroht von Mächten, die keine
Rücksichten auf den Menschen nehmen, schreckt aus dem Schlaf, aus schweren

Angstträumen. Erschwert wird ihre Situation durch einen frühern
Autounfall, bei dem sie einen Nervenschock erlitt, worauf sie in der
psychiatrischen Klinik einen Selbstmordversuch unternahm. Und nirgends
ist in der öden Industriewelt eine Hilfe da l Sie hat keinen Anteil an der
Welt ihres Mannes; sie kann sich in keiner Weise von der Sinnhaftigkeit
seines Daseins überzeugen. Im technischen Materialismus ersoffen,
seelisch verkümmert, kann er ihre Not nicht verstehen, bei aller Gutmütigkeit,

die ihm geblieben ist. Sie hat das Gefühl, unaufhaltsam abwärts
zu gleiten, in eine unbekannte Nacht, sucht überall nach sicherem Grund.
Sie träumt von einer schönen Meeresbucht, alles in Musik und Sonne
getaucht. Sie wirft sich schliesslich in die Arme eines Freundes ihres
Mannes, der selber unsicher eine Flucht nach Patagonien plant, gerät
aber auch hier an den Falschen. Es ist nur ein kurzer Rausch, der zu
nichts führen, ihr begreiflicherweise nicht helfen kann. Doch irgendwie
erscheint sie etwas ruhiger durch diese Hoffnungslosigkeit; erklärt
ihrem Söhnchen, dass man es wie die Vögel machen müsse: diese hätten
den giftigen Rauch erkannt und wichen ihm aus.

Antonioni hat hier gewiss mit starker Einfühlung die Gefahr der
modernen technischen Entwicklung für den Menschen geschildert. Sie
ist erschreckend, das wissen wir längst. Nicht so sehr durch die
Atombombe, durch Gewalt von aussen, sondern durch die eigene seelische
und geistige Selbstzerstörung im Innern, verlockt durch Gewinn und
Beherrschung der materiellen Kräfte der Welt. Doch kennt er auch das
Heilmittel? Vermag er einen Weg zur Bemeisterung der Gefahr zeigen?
Nein. Was will Giuliana am Schluss Dem Gift aus dem Wege gehen,
der Technik, sich auf diese Weise mit ihr abzufinden, sie ignorieren.
Welche Blindheit! Kaum eine Ahnung von den ehernen Gesetzen, nach
denen wir alle leben müssen und nach denen auch Antonioni in
Wirklichkeit lebt wonach man in den bloss materiellen, technischen Zonen
nie sein Genügen finden kann, dassdies nur zu Verbitterung und
Verkümmerung führen muss. Der Mensch lebt nicht von Brot allein! Giuliana

ist typisch für viele Menschen von heute, die das Wertvolle ausser
sich, in den Dingen oder andern Menschen suchen, statt in der eigenen
Seele, in sich selber. Es fehlt nicht an den Dingen, auch nicht an der
Technik, die eine gewisse Bedeutung hat wie eben ein Werkzeug sie
haben kann, sondern es kommt auf unsere Einstellung zu aU dem an, auf
unsere Einsicht, unsere Bereitschaft, nach einem Sinn unseres Daseins
zu suchen. Nur der einen höheren Sinn verkörpernde Mensch kann Trä-

Keine echten Kontakte, nur
Films "Die rote Wüste"

schale Erotik herrscht in der technischen Welt des

ger der Kultur sein. Wer sein Heil ausser sich sucht, auch bei andern
Menschen, wird deren Versagen erleben, wobei nichts als Asche
zurückbleibt. Nur der Griff in die eigene Brust, nur die Flamme in uns
selber zählt, die wohl von aussen geschürt werden kann, die uns aber
die Gewissheit gibt, dass jedes Sterben in uns immer auch ein Werden
ist, wenn wir keine trüben Gäste auf der dunkeln Erde bleiben wollen.
Auf dem Wege von Gott her zu Gott hin müssen wir den Sinn unseres
Lebens zu erfassen suchen, wir selber, sei es durch Intuition, durch
Erfühlen oder Reflexion. Wird er uns geschenkt, dann sind wir für alle
Zeiten gefeit vor der Uebermacht der äussern Dinge, heissen sie Atombombe

oder Diktaturen oder sonst etwas.
Antonioni sieht nichts von dem. Einseitig, glaubenlos - er glaubt

nicht einmal, was sonst die Leute seiner Richtung so eifrig tun, an den
Menschen - bringt er im Grunde eine so einseitige Darstellung unserer
heutigen Welt, dass sie beinahe den Grad der Verfälschung erreicht.
Was er zeigt, ist eine reine Fehlentwicklung, aber es ist nicht unsere
echte Welt, wie er pessimistisch behauptet. Wenn es unsere Welt wäre,
ohne Rettung, warum würde es sich denn überhaupt noch lohnen, anspruchsvolle

Filme zu drehen, nach dem Schönen und Wertvollen in Kunst und Kultur

zu streben, das den Menschen des Films so völlig abgeht Es ist
erstaunlich und ärgerlich, dass er den Widerspruch in seinem eigenen
Tun und seiner Aussage nicht erkennt. Oder will er uns durch seinen
Film nur in unserm eigenen Sumpf herumwaten lassen Wenn er
behauptet, die Industrie habe uns die Prosperität gebracht, er sei kein
Pessimist, er bejahe diese ganze technische Welt, dann kann man ihm
nur erwidern, dass sie auch schwere seelische Schäden gebracht hat,
wie er sie selber schildert.

Nein, Antonioni ist nicht der Mann, der den Menschen aus der
Gefahr, in die viele durch die Technik geraten sind, helfen kann. Aber
der Zuschauer muss beachten, dass gerade die Tatsache dieses Films
eine Hilfe bedeuten kann. Denn er ist kein Industrieprodukt, sondern ein
Kunstwerk, etwas ImmateriellesAntonioni ist ein Meister der stati -
sehen Regie. Er schildert nicht so sehr eine Handlung, einen Ablauf,
als das Wie, einen Zustand, und straft damit gewisse, als eiserne
Gesetze erklärte Auffassungen Lügen. In immer neuen Einzelheiten weiss
er aus lauter kleinen Bewegtheiten, die das Interesse nie erlahmen
laslassen, schliesslich wie ein Mosaik das Gesamtbild einer gesellschaftlichen

Situation erstehen zu lassen.
Vor allem aber wird der Film durch seine Farben in die Geschichte

eingehen, eine Farbgebung, die völlig neu ist. Hier wird endlich nicht
mehr nach farbigem Abklatsch der Wirklichkeit, womöglich noch nach
Postkartenschönheit gestrebt wie in gewissen schweizerischen
Dokumentarfilmen. Hier ist einer gekommen, der die Farben als Ausdrucksmittel
meister, (allerdings zusammen mit dem hervorragenden Cameramann
Di Palma), als Ausdruck der jeweiligen seelischen Lage der Hauptfigur

und des ganzen jeweiligen seelischen Klimas überhaupt. Wenn zum
Beispiel der Freund des Mannes zu einigen Arbeitern über seinen Plan
in Patagonien spricht, werden seine Gedanken durch die blaue Farbe der
Wände auf Giuliana abgelenkt. Die Hütte, die den seelisch verkümmerten
Technikern für ihre primitiv-erotischen Zusammenkünfte, die ohne echte

Communication sind, dient, leuchtet in brennendem Rot. Die Wände
in der Privatwohnung sind in der gleichen, langweiligen Farbe gehalten

2



wie jene in der Fabrik, um die monotone Continuität von Arbeit und
häuslichem Leben festzulegen. Bäume sind weiss gestrichen, damit sie hinter
den Menschen nicht störend auftreten. Die natürlichen Farben für Pflanzen

und Landschaften sind beinahe wegradiert, und Giuliana erscheint
eingemauert in von Menschen gemachten, grau-fahlen Mauern. Diese
Gestaltung ist kunstvoll und widerspricht allein schon der Behauptung des
Films, die öde Industriewelt sei allein unsere heutige Welt, mit der wir
uns abzufinden hätten.

Doch kann die negative Aussage des Films auch durch höchste
Kunst nicht verschleiert werden. Es ist unwahr, dass zwischen
Menschen keine echte Communication möglich sei - Antonioni weiss das selber

sehr genau aus seiner langen Verbindung mit Monica Vitti - wenn
die Menschen sich seelisch und geistig verbünden im Dienste eines Dritten

und die rechte Einstellung dazu gewinnen. Sein Pessimismus, dass es
vor der technischen Industriewelt keine Rettung mehr gibt, nur die
Kapitulation, ist ebenso unzutreffend, glücklicherweise. Dass Giuliana sich
damit abfindet, ist keine Bewältigung des Problems, nicht einmal der
Beginn einer Einsicht, die mit der Zeit zu einer Korrektur führen könnte.
Wenn sie sich damit begnügt, wird sie innerlich bald nur noch aus Asche
bestehen. Die ganze, heillose Verwirrung, in der sich Giuliana und
teilweise unbewusst auch die Andern befinden, hätte Anlass zu einer grossen
Entwirrung sein müssen, der Widersinn dieses Lebens hätte plötzlich
einen tiefen Sinn erhalten können. Aber sie hätten dafür bereit sein müssen,

bereit zur Gnade, immer bereit zu einem neuen Werden. Dass
Antonioni dies nicht gesehen hat, entwertet seinen Film und macht ihn zu
einem formal sehr schönen, aber schwächlich resignierenden und leider
auch irreführenden Zeugnis eines in einer üblen Sackgasse befindlichen
Menschen.

YOYO

Produktion
Regie
Besetzung
Verleih

Frankreich
Pierre Etaix
Pierre Etaix
Majestic

ms. Es gibt so wenig bezaubernde Filme - dieser ist einer .'

Pierre Etaix, der französische Komiker, hat ihn geschaffen. "Yoyo" ist
Etaix' zweiter Film. Sein Erstling, "Le soupirant", war bei aller
Originalität des Humors, bei aller Komik der Figur Etaix' eine Fingerübung.
"Yoyo" ist der Schritt zur Meisterschaft, die sich angekündigt hatte,
nicht allein im ersten Spielfilm, schon vorher, in zwei Kurzfilmen,
"Heureux aniversaire", einer feinsinnigen Persiflage auf den Verkehr in
Paris, und "Insomnie", einer pointenreichen, die Ironie als Instrument
auch der Dämonie benutzenden Parodie auf den Horrorfilm.

Pierre Etaix ist noch jung. Er ist ein Komiker mit schauspielerischer
Begabung und typenbildender Sicherheit, begabt aber auch als Autor

seiner eigenen Filme, in denen er als Protagonist auftritt. Er ist
kein Neuerer und das werfen ihm manche Kritiker denn auch rasch-
züngig vor). Aber er macht sich mit dem, was er bei den anderen
entlehnt oder gelernt hat, bei Chaplin und bei Keaton, bei Tati, dessen
Regieassistent er war, und bei Max Linder selbständig. Er setzt geistvoll
und sensibel Pointe neben Pointe. Er verwandelt das Banale in Poesie
und tupft dem Milieu des fahrenden Volkes,das in anderen
Filmen so oft romantisiert wird, die Farben des Skurillen
auf. Er entwirft auch in knappen Strichen voller Melancholie

eine eigene, kleine Philosophie (um derentwillen man
ihn ebenso raschzüngig als reaktionär bezeichnet hat).

Pierre Etaix liebt das fahrende Volk (neben dem
Clown Nino ist er im Zirkus aufgetreten, im Kabarett
-"Cheval d'or" - begeisterte er Paris). Er liebt es, weil
er es als ein freies Volk erlebt, das sich der Fadenscheinigkeit

bürgerlichen Daseins, der Spielregeln der auf
Erfolg und Prestige erpichten Gesellschaft entzieht. Auf das
fahrende Volk ist "Yoyo" das Loblied. Nicht nur das Loblied

aber, auch das Chanson dessen, der -im Namen des
freien Volkes - sich über dessen Zukunft beunruhigt. Denn
ist nicht auch diese Freiheit zu Ende gegangen? Ist das
fahrende Volk nicht überrollt worden von dem Management
der Unterhaltung, durch das Fernsehen, durch den Film
(den Etaix seinerseits souverän als Kunstmittel handhabt)?
Etaix weigert sich deshalb, das Volk der Komödianten, die
in der Manege des Zirkus ihre kleinen Spässe treiben, als
ein romantisches Volks zu verherrlichen. Er nimmt ihre
Sensibilität, ihre Unruhe ihre Traurigkeit wahr.

In drei Kapitel ist "Yoyo" unterteilt: in "1925:die
verrückten Jahre",in "1929: die glücklichen Jahre" und in
"1945: die Heimkehr". 1925 begegnet uns Pierre Etaix in
der Gestalt eines sehr reichen Grafen, der ein feudales
Schloss besitzt, nichts tut, Bedienstete kommandiert, einer
Geliebten nachträumt, die Zirkusreiterin war. Die "glücklichen

Jahre" beginnen mit dem Bankenkrach: der sehr reiche

Mann wird sehr arm, spannt seinen Rolls Royce vor
den Zirkuswagen seiner wiedergefundenen Geliebten, die
von ihm einen Sohn hat, Yoyo ,und zieht mit der kleinen
Familie gaukelnd durchs Land. "Die Heimkehr" ereignet
sich nach dem Krieg, 1945, aus der Gefangenschaft; Yoyo

ist nun erwachsen (Etaix spielt ihn natürlich), er ist der erfolgreiche
Clown, wird Manager im Showbusiness und kauft das verlotterte
Herrengut seines Vaters wieder auf. Aus dem rauschenden Fest, im Schloss,
wo sein Vater sich langweilte, entflieht er der gleichen Langeweile der
"grossen"Gesellschaft.

Die Geschichte zweier Clowns, des gräflichen Vaters und seines
Sohns, beide gespielt von Etaix, komödiantisch gescheit, durchaus
voneinander verschieden, blasiert, aber melancholisch der eine, burschikos
energisch der andere, bis er da.s schwere Blut seines Vaters und dessen
beunruhigte Sensibilität auch an sich selber entdeckt. Im Zeitablauf ist
der Film eine Parodie auf vierzig Jahre Zeitgeschichte, 1925 bis 1965,
in Form des Tagebuchs eines Clowns, des sehr aphoristisch geführten
Tagebuchs. Formal ist "Yoyo" ein Meisterstück insofern, als er eine
Parodie auch auf den Stummfilm ist, Parodie und Huldigung, gestaltet
mit den Mitteln des Tonfilms: einen Stummfilm zu drehen, der ein Tonfilm

ist, ist über die zahllosen Gags hinaus, die Etaix eingefallen sind,
ein herrliches Vergnügen dem ganz nur folgt, der freilich Filme zu
"lesen" versteht).

Es gibt allerdings auch stilistischen Widerspruch: bis 1929 gibt
sich Etaix' Film als Mittelding zwischen Pantomime und Slapstick, nachher

wechselt er in einen poetisierenden Realismus über. Auch gelingt
es ihm nicht immer, die Pointen durch Situation und Logik miteinander
zu verknüpfen. Aber das sind geringfügige Einwände gegen einen Film,
der voller Spass und Tiefsinn, voller Ironie und Groteske, Heiterkeit
und Melancholie ist. Dazu besitzt er ein wenig Mentalität, die sich
zuweilen auch der Grenze des Kitschigen naht, sie nie aber erreicht, und
natürlich auch ein bisschen Märchenstimmung, das Trauliche der Sehnsucht

nach einem verlorenen Paradies.
Das verlorene Paradies : Etaix sucht es - wie viele andere in

unserer Zeit, wenn auch mit ernsterem Gebaren - und dass er es sucht,
hat man ihm als seine "reaktionäre" Haltung angekreidet. Gewiss, es
ist sentimental, wenn Yoyo am Ende wegreitet, in ein Land, wo ein
stimmiges Leben noch möglich ist; auf dem Rücken eines Elefanten, was
sagen will, dass Tiere doch bessere Menschen sind. Aber ist das eine

billige Sentimentalität Ist es nicht - ohne Anleihe bei den Viktorianern-
das Eingeständnis, dass der empfindsame Mensch heute am Ende ist?
Chaplin, von dem Etaix nicht nur den oft schmerzlichen Ausdruck im
Gesicht übernimmt, sondern auch mancherlei Motive - unter anderem den
Auftritt als Hitler, als " Grosser Diktator ", Parodie auf Parodie -,hat
seinen Clown in " Circus " ebenfalls auf dem Rücken eines Elefanten
der Gesellschaft Adieu sagen lassen. Aber Etaix tut das anders, tut es
mit weniger Aggressivität als Chaplin, mit der Eleganz eines Max Linder
den er selbständig weiterführt, mit der Schweigsamkeit eines Buster
Keaton: ohne Bitterkeit, mit einer Resignation, die bereits wieder
aktive Haltung ist, Wegweiser auf das Leitbild einer idealen oder
idealisierten Gesellschaft Aber nicht dieser Eindruck bleibt einem von
"Yoyo " was im Gemüt weiterwirkt, sind der groteske Humor, die
pantomimische Kunst, die Schwermütigkeit der Atmosphäre.

Die Geschichte zweier Clowns erzählt Pierre Etaix (rechts) auf heitere und

listig-parodistische Weise

3



SHE NANDOAH

Produktion: USA
Regie: Andrew McLaglen
Besetzung: James Stewart
Verleih: Universal

ms. Der Name Shenandoah, der Name einer Farm in Virginia, hat
so etwas wie mystischen Klang, und als mystische Figur erscheint denn
auch der Eigentümer dieser Farm, Charlie Anderson, ein Witwer mit
sechs Söhnen, einer Tochter und einer Schwiegertochter, zuletzt gar
einem Schwiegersohn. James Stewart spielt diesen Vater Anderson, einen

grossen, alle überragenden Mann, Kirchgänger, aber nicht eigentlich
fromm, ein harter Arbeiter auf Feld und Acker, stolz auf seine Familie,
ein strenger, aber ein guter Vater, etwas selbstherrlich, aber nie
tyrannisch., Ein Urbild des Väterlichen möchte man diese Gestalt nennen,
der James Stewart die Präsenz und die Subtilität seiner Charakterkunst
mitgibt.

James Stewart, einst der tumbe Held, lang aufgeschossen und

schlacksig, dann der schweigsame, ruhige, aber die Härte unter der
Konzilianz verbergende Kämpfer, am besten aber dann, wenn er seine
äussere Ruhe ins Zwielichtige aufsplittert, - jetzt hat er wohl endgültig

in die Väterrollen hinübergewechselt, und zugleich verkörpert er in
diesem Film die Idealgestalt eines Mannes, wie sie ihm vorschwebt.
Welche Idealgestalt? Die eines braven, das Gute verwirklichenden, es
in seine Umgebung ausstrahlenden Mannes, der zwar nicht konfliktlos
lebt, der vielmehr auch seine Hartköpfigkeit hat und mit ihr Sorge, vor
allem für sich selber, stiftet. Der aber, gerade auch dadurch, dass das
Schicksal ihn belehrt, zum Vorbild wird. James Stewart hat in manchen
Interviews gesagt, der Film habe nicht die Hässlichkeit des Lebens
darzustellen, er habe die Aufgabe, der Masse das Gute vorzuleben.
Leitbilder des Tüchtigen und Redlichen zu setzen. Hier tut er es selbst, in
der Gestalt dieses alternden Farmers, der sich dagegen wehrt, dass
seine Söhne in den Krieg, den Sezessionskrieg, ziehen. Der Krieg geht
ihn und seine Familie nichts an, sagt er. Wie sehr, wie tödlich ihn der
Krieg dann doch etwas angeht, lernt er zu spät einsehen. Aber er wächst
über sich selbst hinaus, er wird, nachdem er die Schicksalsschläge be -
standen hat, zum Patriarchen.

Das ist eine Rolle so recht nach dem Geschmack von James
Stewart, nach dem Geschmack auch aller, die vom Film die Darstellung
und Förderung der guten Gefühle und redlichen Gedanken verlangen.
Andrew V. McLaglen, der Regisseur, gibt diesen Film, mit einem Handwerk

so redlich bestanden, wie es der Film in seiner Aussage und Mora-
lität selber ist. Andrew V. McLaglen, der zwischen Television und Film
hin und her wechselt, ist kein Künstler, aber er ist ein biederer, um die
Wirkungen des Gefühlshaften nicht verlegener Erzähler von Geschichten
in bunten Bildern. Das Herz wird bewegt, und man ist froh, dass trotz
Krieg und Tod alles so gut bestellt ist in der Welt. Wenigstens für
anderthalb Kinostunden lang.

senî
Immerhin, seine "Americanization of Emily" unterhält, anfangs

eher leidlich, dann mit viel Witz. Aber der Stachel ist weg.' Dass ein
Offizier, seines Grades Commander und Adjutant eines Admirals, am
Vorabend der Invasion 1944, durch die Laune dieses Admirals dazu
gezwungen wird, ein Held zu werden, weil die Marine im Vorrang vor der
Armee und der Luftwaffe ihre Helden nötig habe, damit ihr Image in der
amerikanischen Oeffentlichkeit bestehen bleibt: Dieses Thema birgt viel
Sprengstoff des Komischen und des satirisch Widerborstigen in sich.
Manches von diesen Möglichkeiten kommt zum Vorschein, vieles geht
unter, vor allem darum, weil die Konsequenz nicht gezogen wird: Der
Offizier, der sich als Feigling etabliert hat, spielt schliesslich das Heroenspiel

doch mit und macht somit die Sorgfalt, mit der er sich eine so sympa-
tische Weltanschauung der Feigheit aufgebaut hat, zunichte. Immerhin,
ein wenig von dem Zynismus, von der Desillusionierung, dass Generale
und Mütter Helden nötig haben, bleibt vorhanden.

Die Amerikanisierung Emilys, einer englischen FHD, bleibt dabei
freilich am Rande. Emily nimmt zwar am Ende von dem Amerikaner
Schokolade an, obwohl sie bisher durch den Verzicht auf Schokolade die
Solidarität mit ihrem notleidenden Volk hatte demonstrieren wollen. Und
selbstverständlich überredet sie ihren Freund, den Offizier, das Spiel
mitzumachen, weil es nun einmal so ist, dass die Welt Helden, tote oder
lebendige, braucht. Ob aber diese Prinzipienfreude amerikanisch ist,
oder ob nicht auch englisch oder gar überhaupt menschlich? Der Film
macht sich seinen Spass mit ihr, ohne sie an der Wurzel aus dem Herzen

auszureissen, wie es eingangs den Anschein erweckte. Die Satire
verblasst zu einem kleinen Lustspiel.

DAS ZEITGESCHEHEN IM FILM
Die neuesten, schweizerischen Filmwochenschauen

No. 1180: Neuzeitlich bauen: Vorfabrikation - Hundertjahrfeier des
Allgemeinen Consumvereins in Basel - In memoriam Oskar
Reinhart - 100-Jahr-Jubiläum der Internationalen Fernmelde-
Union (UIT) - Ein Denkmal für Winston Churchill in Oberhofen

- Schweizereltern für afrikanische Kinder.

No. 1181: Das naturhistorische Museum in Genf zieht um - Der Tag
des Kindes - Tod des berühmten Schweizer Brückenbauers
Dr.Othmar Ammann - Einblick in die Produktions- und
Forschungsabteilungen eines Grossunternehmens - Première
des Films "Yoyo" in Zürich mit Pierre Etaix - Internationaler
Wettkampf der Gewichtheber in Le Locle.

ZEIT DER LIEBE UND DES KRIEGES
(The Americanization of Emily

Produktion: USA
Regie: Arthur Miller
Besetzung: James Garnes, Julie Andrews,

Melvyn Douglas
Verleih: MG M

ms. Ein Film, der ein Leichtgewicht ist, läuft bei uns unter

einem schwerfälligen deutschen Titel. Ein bisschen Phanta?-
sie sollte man aufbringen, einen ironischen Titel sinngemäss
zu übersetzen; das Pathos findet bei anderen Filmen genügend
Platz.

"The Americanization of Emily" ist eine Komödie, zu der
Paddy Chayefsky das Drehbuch geschrieben hat. Arthur Miller
hat den Film inszeniert. Was ist da zu sagen? Dass Chayefsky
nachgelassen habe, dass sein satirisches Talent schwach
geworden, seine brisante Realitätserfassung entschärft worden
sei? Die Antwort fällt nicht leicht.Denn könnte es nicht sein,
dass "Marty" oder "The Catered Affair" oder "The Bachelor
Party", die Filme von Delbert Mann und von Richard Brooks,
deshalb so scharf in der Beobachtung, so präzis in der Benennung

einer sozialen Erkrankung, der Einsamkeit in der Masse,
so satirisch im Komödienton gewesen sind, weil die Regisseure

die Vorlagen Chayefskys in der Aussage verdichtet, durch
die Gestaltung substantiiert haben? Es könnte sein, und dann
wäre es so, dass Arthur Miller eben der Regisseur nicht ist,
der die Möglichkeiten einer Vorlage von Chayefsky
ausschöpft. Oder hat dieser begabte Autor tatsächlich nachgelas-

Ein Lustspiel mit satirischem Einschlag ist "Zeit der Liebe und des Krieges"
(James Garner und Julie Andrews)

4


	Blick auf die Leinwand

