Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 16 (1964)
Heft: 12
Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BLICK AUF DIE LEINWAND

DAS SCHWEIGEN
(Tystnaden)

Produktion: Schweden

Regie: Ingmar Bergman

Besetzung: Ingrid Thulin, Gunnel Lindblom, Hakan
Verleih: Columbus Jahnberg

ms. Die Trilogie Ingmar Bergmans, deren dritter und
beschliessender Teil "Das Schweigen" ist, ist die liber drei
Stufen herab sich vollziehende Enthiillung dessen, der keinen
Glauben hat, nach dem Glauben indessen ruft, ihn in keiner
Gewissheit aber verankern kann. "Das Schweigen" gibt die
Situation eines Endes. Was hier stattfindet,ist ein Endspiel.
Der Weg zum Ende begann, als Hoffnung sich meldete, und
das Ende ist die Hoffnungslosigkeit. Der erste Teil der Tri-
logie, "Wie in einem Spiegel",ist das Stadium der Hoffnung.
Dass Gott sich in der Liebe offenbare, darin besteht diese
Hoffnung, in jeglicher Liebe, der grossten wie der gering-
sten, der reinen wie der verdorbenen. Konsequent nur ist -
es, dass sich die Hoffnungslosigkeit nun gerade in der Ver-
derbnis der Liebe darstellt. Diese Verderbnis spiegelt sich
im "Schweigen". Dazwischen stehen, als mittlerer Teil,
"Die Abendmahlgiste", auch "Licht im Winter" genannt.Es
ist das Stadium der Erkenntnis, dass die Hoffnung, Gott
antworte durch die Liebe, irrig gewesen ist. Was bleibt
iibrig als der Zweifel an Gottes Existenz? Dass Gott schweigt,
das ist das schrecklichste aller Leiden. Schrecklicher als
die kérperlichen Schmerzen am Kreuz waren diese Zweifel
Christi, weil Gott schwieg.

Unter dem Schweigen Gottes zerfillt das Leben.Das
Ende stellt sich ein. Die Trilogie Bergmans ist - wie iibri-
gens alle seine Filme, wie immer ihre Stoffe beschaffen
sein mogen - nicht zu verstehen, wenn man sie nicht von
der Existenz einespersénlichen ,das heisst christlichen Gottes her be-
greift.Das fiir Bergman entscheidende Erlebnis, dass Gott schweigt, hat
zur Voraussetzung liberhaupt, dass es Gott gibt. Die Darstellung des
- modernen - Menschen auf einem Weg, der von der Hoffnung zur
Hoffnungslosigkeit fiihrt, wire anders v6llig ohne Sinn.Die Gewissens-
schiirfe, die Selbstqual und Selbstbedringnis, mit denenIngmar Berg-
man diese Darstellung des Menschen unternimmt, stammen aus der
Sphire des lutherischen Protestantismus, in welcher der Kiinstler
-Sohn eines Pastors - nach Geburt und Tradition gehort . Es wire
gewiss falsch, Ingmar Bergman als einen Mann der Kirche zu bezeich-
nen, wenn man damit meinen sollte, er bekenne sich als Praktikant
oder gar als Gldubiger. Aber richtig ist es,wenn man ihn begreift als
einen protestantischen Christen. Seine Selbstpriifung, sowohl in dem,
was aufrichtig, als auch in dem, was quilerisch an ihr ist, bliebe oh-
ne das Christentum unverstidndlich. Und das ist positiv gemeint.

Seine Kunst ist deshalb Selbstbekenntnis. Jedes Selbstbekenntnis
driingt, gerade weil in ihm ein Mensch iiber sich selber auch Gerichts-
tag hilt, an die Grenze des Sagbaren, des Bekennbaren. Und es dringt,
im letzten Schritt, natiirlich auch immer iiber diese Grenze hinaus. In-
dem Bergman die Hoffnungslosigkeit des Menschen, dessen Existenz
von Gott abgeschnitten ist, darstellt, muss er ihn folgerichtig darstel-
len in jener Situation, in welcher sich Hoffnung zu offenbaren verspro-
chen hatte: in der Situation der Liebe. Die Liebe aber muss sichtbar
werden in der Verderbnis, also in der Umkehrung dessen, was sie ei-
gentlich bedeutet. Liebe als Reduktion auf die Physis, auf die Sexuali-
tdt, die sich selbst geniigt; die getitigt wird ohne ein Gegeniiber, ohne
Erwartung einer Antwort. Liebe ohne Du, ohne die Moglichkeit, frucht-
bar zu werden. Lesbische Bindung also, sie sogar geiibt als Inzest,
zwischen zwei Schwestern, von denen die eine todkrank, die andere
zwar Mutter eines Knaben, doch ohne Mann ist. Die Situation der Selbst-
befriedigung auch, auch wenn sie im gemeinsamen Akt der beiden Ge-
schlechter vollzogen wird. Die Liebe nicht als Ereignis der Vereini-
gung, sondern als Tatsache der letzten Vereinsamung.

So zeigt Ingmar Bergman die beiden Frauen, die Schwestern,
deren gegenseitige Zerstdrung das Drama dieses Films ist. "Das
Schweigen" zeigt keine Entwicklung mehr, es zeigt vom Ende das Ende.
Die beiden Schwestern, Esther, die lesbische und zur Selbstbefriedi-
gung verdammte, nachdem sich ihr inzestutses Verhiltnis zur jlingeren,
zu Anna, bereits aufgeldst hat, und Anna, die einst verheiratet war und
Mutter eines Knaben ist, machen in der Stadt Timoka Rast. Esther ist
vom Tode gezeichnet. Ihrer Anfille wegen muss der Halt in der frem-
den Stadt eingeschoben werden, deren Sprache sie nicht verstehen. Dass
sie sich mit ihren Bewohnern nicht verstindigen kénnen, bezeichnet eine
dussere Seite ihrer Einsamkeit. Dass sie, obwohl durch das gemeinsa-
me Blut aneinander gebunden und trotz der gemeinsamen Sprache,
einander nicht mehr verstehen, bezeichnet bereits eine innere Stelle
ihrer Einsamkeit. Dass ihre lesbische Bindung zerbrochen ist und bei-
de voneinander wegstreben - die eine, Anna, weil sie nach dem lange
verdridngten, ihrem Geschlecht natiirlichen Mann verlangt, die andere,
Esther, weil sie von diesem Verlangen ihrer Schwester gedemiitigt

Wo Kinder sind,
des "Schweigens'.

wird -, bezeichnet einen Punkt noch niher dem Kern dieser Einsamkeit
zu. Der Kern ihrer Einsamkeit ist das Schweigen Gottes, und Gott
schweigt in dem Masse, als der Mensch mit dem Menschen, das Ich
mit dem Du, nicht mehr in Kommunikation zu treten imstande ist. Die
Hoffnung, dass sich in der Liebe, in jeglicher Art der Liebe, also in
noch so geringfiigiger oder noch so abwegiger, Gott beweise, hat sich
als triigerisch erwiesen. Kann Liebe iiberhaupt sein, wo die Kommuni-
kation ausbleibt ?

Ingmar Bergman gibt die Stellenwerte einer modernen Situation
des Menschen an. Er gibt sie aber weder in diesem Film noch in seinen
vorausgehenden in sozialer Hinsicht an. Er ist kein Kiinstler, den das
Gesellschaftliche interessiert. Das Gesellschaftliche dehnt sich stets
aus in der Waagrechten. Bergmans Sicht richtet sich in die Vertikale.
Ihn beschiftigt der Mensch in der Unmittelbarkeit zu Gott, und diese
Unmittelbarkeit wird erkennbar auch dann, wenn das Wort Gott - wie in
diesem Film - gar nicht ausgesprochen wird. Denn es braucht ein Wort
oder ein Name nicht ausgesprochen zu werden, wo eben dieses Nicht-
aussprechen die Gegenwirtigkeit zu bezeichnen vermag. Nur dass die
Menschen, die Bergman fiir sich sprechen lisst, dieser Gegenwirtig-
keit nicht innewerden. Oder ihrer nur innewerden in der Verneinung,
in der Unfidhigkeit, in Kommunikation zu treten, obwohl die Sehnsucht
noch da ist, diese Kommunikation herzustellen. Sie ist etwa da in dem
verzweifelten Versuch Annas, in der rasenden Hingabe an den Mann,
einen jungen Kellner, doch noch eine Antwort des Menschen zu finden.
Sie ist da in dem vergeblichen Bemiihen der beiden Schwestern, mit
dem alten Kellner des Hotels, in welchem sie abgestiegen sind, die
Verstindigung herbeizufiihren und die fremde Sprache zu entritseln.
Sie ist da in dem trotzigen, dann verzweifelten, zuletzt gedemiitigten
Betteln der dlteren Schwester um die alte Vertrautheit mit der jiinge-
ren. Sie ist da in der ungeschickten Fiirsorge Esthers, der Aelteren,
fiir den Knaben Annas, Johan, der ganz auf sich zuriickgewiesen ist und
in dessen desperaten Spielen durch die endlosen, menschenleeren Flure
des Hotels sich die Verlorenheit der beiden Frauen widerspiegelt.

Dass es diese Sehnsucht gibt, ist das Paradoxe der Situation. Es
ist das Paradoxon der christlichen Situation. Die Umkehrung der Lie-
be, also der Fihigkeit zur Kommunikation, wie immer diese beschaf-
fen ist, in ihr Gegenteil, in die Unfidhigkeit zur Kommunikation also,
ruft wiederum der Umkehrung. Das Letzte ist - das macht der Film
klar - nicht die Verzweiflung, nicht die Hoffnungslosigkeit, sondern die
Wiedergeburt einer Hoffnung. Dass diese sich in dem Knaben verkor-
pert, ist kiinstlerisch wie menschlich legitim. Er vielleicht wird eines
Tages die Worte der fremden Sprache verstehen, die seine Tante,
Esther, fiir ihn auf einen Zettel geschrieben hat. Er vielleicht wird
eines Tages, wenn er erwachsen geworden ist, diese kindliche Fihig-
keit fiir sich erhalten konnen, mit den Menschen zu kommunizieren.
Als Kind kann er es, ist er noch nicht ausgestossen. Er versteht, ohne
ein Wort der fremden Sprache auffassen zu konnen, die Reden des alten
Kellners, der ihn umhegt. Es gibt fiir ihn keine Schranke zu den Lilipu-
tanern, die ebenfalls im Hotel wohnen und die sich seiner im Spiel und
mit Scherz annehmen. Der alte Kellner, selber an der Schwelle des



Todes stehend und dem Tode zugewandt in der Trauer um seine Frau,
deren Bild, wie sie als Tote aufgebahrt ist, er dem Knaben zeigt, und
die Variétéartisten, die Liliputaner, sie sind die einzigen Menschen
dieses Films, die lachen, die das Lachen nicht verlernt haben; der alte
Mann, den kein Reiz des Lebens mehr hilt, und die Kriippel. Sonst gibt
es kein Lachen. Es gibt nur den Schrei. Den Schrei Annas, die in der
Konvulsion der korperlichen Hingabe die Zerstdrung der Liebe ein
letztes Mal erfihrt. Den Schrei Esthers, die von der Agonie gepackt
wird.

Ist es der Schrei aus der Tiefe der Holle? Gewiss nicht. Bergman
wire griindlich missverstanden, wenn er so aufgefasst wiirde. Das Le-
ben ist nicht die Holle, aus der es keine Erlosung geben kann. Das Le-
ben ist das Gefdngnis, dessen Mauern einmal aufbrechen kénnen. Das
ist der Sinn, ist der Wert von Bergmans Kunst, “dass er das Dasein
realistisch zeichnet, dass er es nicht als Symbol vor uns hinstellt, ob-
wohl sein Realismus transzendiert. Der Schock, der von Ingmar Berg-
mans Film - diesem Film - ausgeht, kime nicht zustande, wenn diese
Welt symbolisch widre, wenn sie nur als Gleichnis Bestand hitte. Der
Schock kommt zustande, weil es eine ganz reale, eine realistisch ge-
zeichnete Welt ist. Keine Holle also, und schon gar nicht das Leben als
Holle. Sondern Leben dieser Erde, dieses Daseins.

Und der Schock kommt nicht deshalb zustande, weil es in diesem
Film Szenen der sexuellen Krassheiten, der sexuellen Abwegigkeiten
gibt. Die Szenen sind, bei aller Krassheit, bei aller naturalistischen
Unmissverstindlichkeit, zu welcher ja Bergman stets geneigt hat, stos-
send nur fiir den, der sie herausgeldst wahrnimmt aus dem Zusammen-
hang - nicht allein aus dem Zusammenhang der kiinstlerischen Gestal-
tung, der hier iiberzeugend ist, sondern vor allem aus dem Zusammen-
hang auch der Lebenssicht, die die kiinstlerische Welt Bergmans aus-
macht.

Der Schock also geht aus von der Unerbittlichkeit, mit welcher
Ingmar Bergman die Situation des Endes, das menschliche Endspiel,
darstellt. Die Szenen des Sexuellen sind darin nur ein Teil, zwar nicht
gerade blosse Episoden - dann verldren sie das ihnen zustehende Ge-
wicht -, aber doch ein Teil in einem Ganzen, das in seiner Totalitdt
eben hart an die Nerven des Zuschauers greift. An die Nerven bloss ?
Wohl kaum ergiben sich so heftige, so leidenschaftliche Diskussionen
um diesen Film, wenn er nicht genau, mit dtzender Prizision, in die
Existenz unserer modernen Welt trife.

Man hat Ingmar Bergman - gerade angesichts dieses Films -
Pornographie vorgeworfen. Der Vorwurf ist unbegriindet. Denn er geht
aus von einem psychologischen Sachverhalt, der Ingmar Bergman an-
geblich nétigt, so und nicht anders die Welt des Sexuellen darzustellen,
herauszustellen, zu exhibieren. Wer psychologisch an Bergmans Film
herantritt, hat einen falschen Ausgangspunkt gewéhlt. Ob und inwieweit
es bei Bergman Neurosen gibt, ist vollig uninteressant. Es hiesse
vom Werk auf den privaten Menschen zuriickgreifen, und das ist, wenn
es um die Beurteilung eines Werkes geht, unstatthaft. Und es sagt liber
dieses Werk nichts aus. Erheblich ist nur das Werk selbst. Dieses
nicht nach dem beurteilen zu diirfen, was es giiltig macht, wire eine
aller Kunst abtridgliche Beschneidung der kritischen Freiheit.

Wer Bergman anderseits vorhilt, er verwerfe in - christlicher -
Ueberheblichkeit den Ungldubigen, indem er diesen als Ausbund der ge-
schlechtlichen Ziigellosigkeit hinstelle, der legt eine Reaktion an den
Tag, die ebenfalls nur vom Psychologischen ausgeht. Es bleibe vom
Film am Schluss nicht mehr als eine Neurose oder der Tatbestand der
nicht bewiltigten Sexualitdt, dies ist ein zu kurzgesichtiges Urteil. Und
es ist das nicht etwa darum, weil, wenn man von Bergmans Sicht aus-
geht, irgendeine sogenannte christliche Ueberheblichkeit
spiirbar wiirde, sondern darum, weil einerseits die pure
Psychologie fiir die Erfassung eines Kunstwerkes nochnie
ausreichend gewesen ist und weil anderseits auch die so-
ziologische Interpretation keine geniigende Sicherheit bie-
tet, um ein Phidnomen in den Griff zu bekommen, das eben
von seinem Grund auf ein religitses ist. Der Masstab fiir
die Beurteilung eines Kunstwerkes, und dieser Film ist
eines, muss aus dem Werk selbst gewonnen werden.

Tut man das, so wird man zuerst des grossen Ern-
stes, der tiefen Erschiitterung inne, die "Das Schweigen"
durchwalten. Aus den Voraussetzungen der beiden voraus-
gegangenen Filme, ohne die "Das Schweigen" zum Schwei-
gen verdammt ist, erschliesst sich dabei der existentiel-
le Gehalt, auf den hin der Realismus dieser in der Se-
xuellen Begierde, aber auch im Alkohol sich ausdeutenden
Ablosung von der Wirklichkeit transparent erscheint. Ing-
mar Bergman steht geistig in der Tradition des modernen
existentiellen Protestantismus, und ein Name wie der
Kierkegaards dringt sich wie von selbst in die Feder:
"Das Schweigen" als realistische Parabel der Krankheit
zum Tode hin, zu jenem christlichen Paradoxon also, dass
Hoffnungslosigkeit ist,indem die letzte Hoffnung ,der Tod,
nicht besteht, und dass aus dieser Hoffnungslosigkeit sich
der Quell des Glaubens bildet. Es geschieht wirklich nicht
ohne Grund, dass die Kirchen beider Konfessionen die Fil-
me Bergmans, und nun gerade diesen einen Film, mit gros-
ser Aufmerksamkeit betrachten und sie begriissen aus ei-
nem theologischen Verstindnis heraus, das keineswegs et-
wa den billigen Versuch darstellt, eines Kiinstlers auf un-

Jeanne Moreau (links) spielt hervorragend die Titelrolle in Bunuels nicht durch-
schlagenden, aber aufschlussreichen Film "Tagebuch einer Kammerzofe".

redliche Weise habhaft zu werden, der den Zweifel am Glauben zu sei-
nem Thema gemacht hat. Das sich vielmehr dariiber ausweist, wie sehr
der Zweifel ,der ja die Kehrseite der Sehnsucht und der Willigkeit zum
Glauben ist, in der Situation des modernen Menschen ein Angelhacken
eben des Glaubens ist.

Ist man willig, solcherart "Das Schweigen" aus seinen eigenen
Bedingungen des Geistigen wie des Kiinstlerischen herauszu verste-
hen, so bleibt noch immer ein Rest, der nicht aufgeht. Die Hirte, mit
der Ingmar Bergman, gerade hierin ein Protestant, das Leben zeigt,
ist die kiinstlerische Struktur. Die Frage stellt sich, ob diese Hirte
die Grenze des Notwendigen in der Darstellung des Sexuellen kiinstle-
risch nicht zuweilen liberschritten hat; ob der kiinstlerische Ausdruck
diese Deutlichkeit ntig gemacht hat; ob eine Beschrinkung nicht nur
zu einer Intensivierung beigetragen, sondern dem Film auch die un-
notigen Polemiken, es handle sich um Pornographie, erspart hitte.

Die Frage stellt sich auch, ob der Realismus, diese Nacktheit
der Darstellung alles Menschlichen bis hinein in die Intimsphire des
Geschlechtlichen und die Intimsphidre des Sterbens, sich mit der - ge-
rade hier irritierenden - Neigung zu einzelnen Symbolismen vertragt.
Es sind Symbolismen, die nicht in der Handlung selbst liegen, sofern
man diese klinische Beschreibung eines Zustandes der Aufldsung noch
als Handlung bezeichnen kann, sondern es sind Symbolismen der dusse-
ren Situation, die nicht notig wiren: die fremde Stadt Timoka und de-
ren unverstidndliche Sprache, die Verfremdung der Umwelt, die
Sexualisierung auch der Gegenstinde, etwa der Tanks, die phallische
Symbole werden, obwohl sie zundchst auch und wohl ganz urspriing-
lich Situations- und Zeitbezeichnungen, Bezeichnungen nidmlich fiir
unsere Gegenwart, sind. Aber auch diese dusserliche Benennung der
Gegenwart wire, da die innere ausreicht und stimmt, nicht nétig ge-
wesen. Notig sind sie vor allem auch darum nicht, weil sie allzu eif-
rige Interpreten des kiinstlerischen und geistigen Willens von Berg-
man dazu verleiten, alles und jedes symbolisch zu deuten, also alles
und jedes seiner klar aussagenden Unmittelbarkeit zu entfremden. Es
sind das Deutungen, die zum Teil ans Groteske streifen und die so un-
haltbar sind wie anderseits jene Argumente, die Bergman zu einem
Mystifikator und Scharlatan degradieren wollen.

Ingmar Bergman ist ein unbequemer Kiinstler. Sein Film "Das
Schweigen" ist ein Aergernis. Aber er ist es nicht darum, weil er
unanstindig wire. Er ist es, weil er ehrlich ist. Seine Ehrlichkeit, die
auch seine kiinstlerische Grosse ist, enthebt uns allerdings nichts der
Problematik, dass es sich hier um eine Kunst handelt, die ein Ausnah-
mepublikum braucht. Dieses Publikum wird ihr wohl versagt bleiben,
nachdem eine masstablose Reklame (der Kinos), aber auch eine mass-
stablose Kritik (der Aufgebrachten) die ungesunde Neugier aufgeregt
haben. Es bleibt zu hoffen, dass "Das Schweigen" in der Hauptsache
vielleicht doch ein seinem Ernst und seiner Herausforderung entspre-
chendes Publikum findet.

~l \ o
\ '




TAGEBUCH EINER KAMMERZOFE
(Le journal d'une femme de chambre)

Produktion: Frankreich

Regie: Louis Bunuel

Besetzung: Jeanne Moreau, Michel Piccoli,
Georges Gret, Frangoise Lugagne

Verleih: Comptoir

FH. Ein Film von Bunuel wird Filmfreunde immer interessieren.
Der alte, hochbegabte Anarchist hat Filmsequenzen geschaffen, die in
die Filmgeschichte eingegangen sind. Aber ist er wirklich ein Anar-
chist, in welches Schema er gewdhnlich eingereiht wird? Uns diinkt,
dass gerade dieser letzte Film dariiber einigen Aufschluss zu erteilen
vermag.

Es ist nicht die erste filmische Adaptation von Mirbeaus weit-
schweifigem Roman gleichen Namens aus der Jahrhundertwende. Renoir
hat sie schon versucht, und zwar in der gleichen Weise: Verwendung
nur einer einzigen Episode. Céléstine heisst das junge Maddchen, das
als Kammerzofe in eine - was bei Bunuel fast eine Selbstverstidndlich-
keit ist - von Grund auf korrupte Gesellschaft eintritt. Es ist alter
Landadel, bei dem sie ihre ersten beruflichen Gehversuche unter-
nimmt, vertreten durch einen merkwiirdigen abnormen Hausherrn und
weitere sonderbare Figuren. Sie scheint unbeeinflusst mit ihnen durch-
zukommen, doch da ist der Gidrtner und Hausdiener, der ein brutales
Verbrechen unternimmt und zwar so geschickt, dass er nicht iiberfiihrt
werden kann, was sie fasziniert und zu ihm zieht, obwohl sie den wah-
ren Sachverhalt kennt. Durch Heirat mit einem ehemaligen Offizier
steigt sie dann in die Bourgeoisie auf, wihrend ihr ehemaliger Gelieb-
ter zum Chauvinisten und Anhinger der Aktion francaise wird (Bunuel
hat das Geschehen zwischen die beiden Weltkriege verlagert).

Der Film greift weniger tief als seine friiheren Werke. Nirgends
erwacht das Gefiihl, dass eine geistige Grundfrage unseres Daseins
beriihrt wird. Es bleibt bei einer gewiss hervorragenden, iiberzeu-
gend echten sozialen Kritik einer bestimmten Epoche, die allerdings
etwas abgestanden ist. Bunuel rennt zeitweise offene Tiiren ein, wenn
er die damalige innenpolitische Lage Frankreichs kritisiert. Der Durch-
bruch ins Allgemein-Menschliche ist ihm hier nicht mehr gelungen wie
frither. Doch ist die alte Handschrift noch deutlich sichtbar in sehr
schonen Bildern von einer scharfen, unerbittlichen und darum melan-
cholischen Klarheit.

Diese Melancholie ist eine Grundstimmung des Films. Der agres-
sive, kimpferische Pessimismus scheint bei ihm, der heute 64 Jahre
alt ist, einer trauernden Resignation gewichen. Er steht jetzt seinen
Figuren bei aller Riicksichtslosigkeit,mitder er sieim Bosen schildert,
mit einem gewissen fast zédrtlichen Verstindnis gegeniiber. Gewiss ist
noch der ganze Zorn des Rebellen iiber die herrschenden Zustinde und
das Leben iiberhaupt ersichtlich, eine seiner Grundtendenzen, die ihm
den Ruf des Anarchisten eingetragen hat. Aber hier wird wie noch nie
splirbar, dass er im Grund das Leben liebt, dass er zum Rebellen nur
aus einer furchtbaren Enttduschung iiber die Macht des Bosen im Leben
und die dadurch geschaffenen Zustinde geworden ist. Er hat eine ganz
bestimmte Vorstellung - ein Ideal, wenn man will - davon,
wie gross und schon das Leben sein sollte. Er ist kein
Anarchist, der ungebunden und ziigellos nur tun will, was
ihm behagt, sondern ein heute allerdings resignierter und
melancholisch gewordener Kimpfer fiir eine bessere Welt
nach seinen hochgemuten Vorstellungen von der er einse-
hen musste, dass sie nie kommen wird. Er hat Jeanne Mo-
reau in ihrer schwierigen Rolle ausgezeichnet gefiihrt, lie-
bevoll, und auch die ganze Gestaltung trigt diesen verstind-
nisvollen Stempel, der ihn als den gutgesinnten, resignieren-
den Einsamen erkennen lidsst, der er heute geworden ist
und seiner ganzen Einstellung nach werden musste.

WIE DER VATER SO DER SOHN
(Bébert et 1'omnibus)

Produktion: Frankreich

Regie: Yves Robert

Besetzung: Petit Gibus, Blanchette Brunoy
Jean Richard

Verleih: Impérial

ZS. "Der Krieg der Knopfe" war seinerzeit ein gros-
ser Erfolg, wenn auch Fachleute sich dariiber stritten, ob
er berechtigt sei (FuR 1962/24). Es lag auf der Hand, das
eintrigliche Experiment zu wiederholen und einen neuen
Film iiber die Streiche von vorwitzigen Kindern herzustel-
IGertl;’ selbstverstiindlich wieder mit dem kleinen, altklugen

ibus.

Diesmal richtet er in einem grossen Pariser Warenhaus allerlei
an, um dann, in den falschen Zug gesetzt, eine Nacht hindurch unheim-
liche Verwirrung zu stiften und Erwachsene, selbst Offizielle in Uni- |
form, in schwierige und komische Situationen zu bringen.

Der Film hat nicht mehr ganz den Schwung seines Vorgingers,
aber er ist immer noch reich an guten Einfdllen, die nicht aus friihern
Filmen zusammengesucht wurden. So vermag er doch wieder auf lie-
benswerte Weise zu unterhalten und dem Kleinen neue Sympathien einzu-
tragen. Dass dieser bei allem Witz hie und da eine Sprache redet, die s
seinem Alter kaum entspricht, dass auch etwas zu deutlich auf bestimm-
te Effekte hingearbeitet wurde, vermag dem kaum Abbruch zu tun.

DIE WELT DER MARILYN MONROE
(Marilyn)

Produktion: USA
Regie: Rock Hudson
Verleih: Fox

ZS. "Niemand ist vor seinem Tod gliicklich zu preisen", dieser
alte, romische Spruch kommt einem beim Betrachten dieses Montage-
Films wieder in den Sinn. Es war an sich eine nette Idee, die Erinne-
rung an die freiwillig aus dem Leben geschiedene Marilyn Monroe durch
einen Film wach zu halten, aber die Fox hat es sich etwas zu leicht ge-
macht, obwohl sie ihr ein solches filmisches Denkmal mehr als schuldig
war. Wichtige Filme fehlen, zum Beispiel ihre leidenschaftliche Lei-
stung in den "Misfits". Ungliicklich ist auch Rock Hudson als Sprecher,
der mit einer Art selbstsicheren Ueberheblichkeit lauter Banalititen
erzdhlt, die keineswegs zu einem verstindnisvolleren und tieferen Ver-
stidndnis der Toten fithren. Thre Personlichkeit kommt auch nicht durch
Ausschnitte aus ihrem Leben zur Geltung, obwohl sicher Aufnahmen
aus Pressekonferenzen und von Dreharbeiten bis zu ihrer Teilnahme an
offentlichen Veranstaltungen vorhanden sind.

Was von ihr zu sehen ist, vermag dennoch in dieser Zusammen-
stellung einiges Ritselhafte ihrer Wirkung zu erklidren. Es wird deut-
lich, wie vom Produzenten mit allen Mitteln immer wieder versucht
wurde, ihre physische Erscheinung, das Aufreizende, das sie zweifel-
los besass, herauszustellen. Sie kommt dem wohl nach, sie hat ein
kleines, wenn auch gebrechliches Talent und vermag sich den Forderun-
gen dadurch anzupassen. Aber irgendwie wird eine Art unbewusster
Hilflosigkeit bei ihr spiirbar; was sie da spielt, spielen muss, das ist
nicht ihr eigenes Selbst. Sie vermittelt von sich den Eindruck der Be-
ziehungslosigkeit, der Unorientiertheit, der mangelnden, festen Grund-
lage. Jederman glaubt, sie irgendwie vor irgendetwas beschiitzen zu
miissen. Dieses Gefiihl, dieses Sehnen beim Zuschauer hervorzurufen,

war sicher einer der Griinde fiir ihren Welterfolg. Sie war das nette,

rassige, junge, gefihrdete Mddchen in der schwierigen Welt, dem alle
gern geholfen hitten. Diese Rolle hitte sie allerdings nicht dauernd
durchfiihren kénnen, und vielleicht ist ihr friiher Tod die Antwort auf
ein schweres Schicksal, das sie mit fortschreitendem Alter hitte erfas-
sen miissen.

Petit Gibus, schon einmal mit grossem Erfolg im "Krieg der Knopfe" titig,
erscheint wieder in "Wie der Vater, so der Sohn".



	Blick auf die Leinwand

