
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 16 (1964)

Heft: 8

Rubrik: Die Welt im Radio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT IM RADsO

KONFESSIONELLE TOLERANZ IN DER SCHWEIZ

Ueber dieses Thema brachte Beromiinster kürzlich eine Sendung,
die aus einzelnen Interviews zusammengeschnitten war, deren verbindender

Text Friedrich Salzmann sprach. Es gehört wohl auch zum Bild
des gegenwärtigen Standes des Problems, dass auf eine Diskussion am
runden Tisch verzichtet wurde, wo unter Umständen ein freies Wort
hätte fallen können.

In der allgemeinen Einleitung kam zuerst der protestantische
Pfarrer Schädelin von der liberalen Richtung zum Wort. Er führte sehr
richtig aus, dass Toleranz nicht in einem allgemeinen Verschmieren
und noch weniger im Verdrängen von Unterschieden bestehen kann. Im
Zeugnis, in der Sache, darf und muss man "intolerant" sein, aber dafür
gegenüber den Menschen tolerant. Das heisst aber nur, dass verhindert
werden soll, dass alles ineinander fliesst und jegliche Kontur
verwischt wird. Der Ausdruck "intolerant" ist hier übrigens falsch, es ist
eine intellektuelle Redlichkeit. Aber die Wahrheit ist unveränderlich,
wobei allerdings zu beachten ist, dass die Wahrheit eine Person ist,
dass einer erklärt:"Ich bin die Wahrheit". Das ist natürlich schon sehr
weit weg von einem allgemeinen Wahrheitsbegriff. Der Toleranzgedanke

ist die Einsicht, dass kein Mensch durch keine Gewalt gegen seine
Ueberzeugung zu einem Bekenntnis gezwungen wird, dass er dadurch
zum Heuchler gemacht wird.

Das Jesuitenverbot in der Schweiz stört Pfr. Schädelin, obwohl
es geschichtlich sehr wohl verständlich ist. Es stellt sich die Frage,
ob es bei den Jesuiten immer noch gleich sei wie damals, was schwer
zu beurteilen ist. Aber selbst dann könnte das Risiko übernommen werden,

um die freie Konkurrenz walten zu lassen. Der Staat muss das
Prinzip der Glaubensfreiheit über die Glaubensansicht einer bestimmten
Konfession stellen. Selbstverständlich gibt es hier noch Zwischenfragen,
zum Beispiel jene nach den besonders privilegierten und anerkannten
Kirchen. Die Kirche muss aber grundsätzlich erklären, was sie glaubt,
das muss ganz klar gesagt sein. Das ist keine Intoleranz, es kann jedermann

dazu Ja oder Nein sagen, niemand braucht ihr beizutreten. Auch
bei der Kindertaufe liegt keine Intoleranz vor, die Eltern müssen in
dieser, wie in noch vielen andern Beziehungen für sie handeln, und übrigens

haben sie später Gelegenheit, sich immer noch selbst zu entscheiden.

Wer Wahrheit absolut anerkennt, gerät unausweislich in Gegensatz

zu jenen, die seine Wahrheit nicht anerkennen. Früher verfolgte
man deshalb die Ketzer. Diese Verfolgungen sind fast überall eingestellt
worden (Spanien, Columbien?).

Mit Recht wurde auf das Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen
hingewiesen, wo Jesus verbot, das Unkraut auszurotten, weil damit
zugleich auch guter Weizen ausgerauft werden könnte. Das ist nicht
einfach Skeptizismus gegenüber der Wahrheit, sondern es ist der Zweifel
an der Zuständigkeit des Menschen, die sogenannte Rechtgläubigkeit mit
allen Mitteln der Intoleranz zu erzwingen. (Und ist ausserdem göttliche
Lehre.) Daraus folgt, dass der irrende Mensch die volle Chance und die
Freiheit haben muss, seine Meinung zu ändern.

Selbstverständlich können Irrtum und Wahrheit nicht den gleichen
Wert haben. Irrtum soll beseitigt werden, Wahrheit soll gelten und
selbstverständlich können Menschen für ihre Wahrheit auftreten und sie
bezeugen. Vor dem Staat aber haben alle diese Menschengruppen die
gleichen Rechte, sowohl die "Rechtgläubigen" als die "Irrenden". Der
Staat muss die Glaubensfreiheit schützen. Die freie Diskussion, das
Erwägen von Pro und Contra in Freiheit ist nach demokratisch-liberaler
Auffassung der beste Weg zur Wahrheit.

Es folgten dann Pfarrer, die aus ihren Erfahrungen berichteten.
So Pfarrer Hadorn in Kriens, der sofort auf das grosse Loch in der
Toleranz hinwies: auf die Verweigerung des Elternrechts auf Bestimmung

der Konfession ihrer Kinder durch die katholische Geistlichkeit,
entsprechend den Bestimmungen des katholischen Kirchenrechts (und in
klarer Verletzung des geltenden schweizerischen Rechtes, Art. 277,
ZGB). Der reformierte Pfarrer gerät hier oft in eine schwierige Lage,
wenn sich der protestantische Elternteil oder Verlobte an ihn wendet,
weil die katholische Gegenseite diesen unter Druck setzt und die
Verleugnung seines Glaubens von ihm verlangt. Niemand wird hier von
Intoleranz sprechen können, wenn er seinem Gemeindeglied zur Festigkeit,

resp. zur Nichtanerkennung der erzwungenen rechtswidrigen
Unterschrift rät. Die Folgen dieser sich immer wiederholenden Vorfälle
sind Belastungen des konfessionellen Verhältnisses, nicht zu reden von
den ökumenischen Bemühungen. Auch die Behandlung der zahlreichen
katholischen Konvertiten, die zum Protestantismus übergetreten sind,
zum Beispiel in katholisch geführten Spitälern bei Lebensgefahr, führt
immer etwa wieder zu konfessionellen Spannungen. Gewiss tun Katholiken,

die versuchen, solche Protestanten wieder zur katholischen Kirche
zurückzuführen, nach katholischer Auffassung nur ihre Pflicht, aber
niemand wird es den protestantischen Instanzen verargen können, wenn
sie in solchen Praktiken eine Einmischung in ihre Angelegenheiten
erblicken, die zu unterbleiben hat. Leider hat das römische Konzil diese
Fragen nicht in Angriff genommen, und es ist wahrscheinlich, dass sich
in dieser Beziehung noch auf lange hinaus nichts ändern wird.

Auch Pfarrer Rumpf in Luzern äusserte gleiche Bedenken, wenn

er auch eine Klimaverbesserung feststellte. Wichtig erscheint ihm
besonders die gemeinsame Volkschule, wobei nur zu bedauern ist, dass
diese eidgenössische Vorschrift von den Kantonen Freiburg und Wallis
wieder nicht eingehalten wird.

Der katholische Pfarrer Flury in Bern äusserte sich dann ebenfalls

zur Mischehenfrage, immer mehr der neuralgische Punkt der
konfessionellen Beziehungen. Er meinte, dass die Mischehe eine Schule
zur praktischen Toleranz sein könne. Kirchenrechtlich könnte vielleicht
etwas daran geändert werden, zum Beispiel die Trauungsform. Aber es
könne der katholischen Kirche aus dogmatischen Gründen nicht zugemutet

werden, dass sie das Schicksal der Kinder von Kirchenangehörigen
gleichgültig lässt, das gehe über das bloss kirchenrechtliche Gebiet
hinaus. (Mit andern Worten, der Katholizismus wird voraussichtlich
auf den gesetzwidrigen Zwang auf den protestantischen Ehepartner
beharren. Der katholische Standpunkt hängt hier zusammen mit dem
katholischen Kirchenbegriff und damit wieder mit der katholischen
Auffassung der Wahrheit, die sie nicht preisgeben könne. Die Wahrheit
trennt hier nach katholischer Auffassung die Konfessionen, und nur die
Liebe könne darüber Brücken schlagen. -

Der Präsident der katholischen Kirchgemeinde Berns - die Katholiken

Berns machen etwa einen Fünftel der Bevölkerung aus -
unterschied verschiedene Stufen der Toleranz. Die erste Stufe ist der
Austausch von Freundlichkeiten zwischen den Konfessionen, z. B. bei
festlichen Anlässen. Negativ ist für ihn hie und da die protestantische Presse,

wenn sie sich mit katholischen Fragen befasst; es fehle hier manchmal

die sachliche Darstellung. Erfreulich ist für ihn die protestantische
Mitwirkung bei Glockenaufzügen, Pfarrinstallationen und dergleichen.
Auch die Mitwirkung an internationalen und nationalen Tagungen, die
beide Konfessionen interessierten, sei hier zu erwähnen. Ferner die
Zurverfügungsstellung protestantischer Kirchen für katholische
Gottesdienste, und die ökumenischen, interkonfessionellen Zirkel von Pfarrern.

Am Schluss wurde noch der reformierte Pfarrer Schmid in Freiburg

angehört. Der Protestant kann heute auch in der "schwarzen
Stadt" leben - es tut ihm sogar gut, zwingt ihn zur klaren Stellungnahme,
aber er muss über Festigkeit verfügen. Der kämpferische Protestant
sieht sich in Freiburg allerdings einer festgefügten Front gegenüber.
Auch Pfarrer Schmid konstatiert übrigens in dieser am "meisten
katholischen aller Städte der Welt" eine Klimaverbesserung in den letzten
Jahren. Die spezifische katholische Betontheit in Freiburg ist etwas
milder geworden. Konfessionelle Raufereien auf den Strassen, die noch
vor wenigen Jahren vorkamen, sind verschwunden (vorläufig). Aber bei
allen Symptomen einer brüderlichen Gesinnung werden wir dort immer
noch als "getrennte Brüder" bezeichnet, keineswegs als "Brüder".

Der Interviewer bemerkte, dass die Toleranz von Christ zu Christ
heute bei uns als befriedigend bezeichnet werden kann. In einem Anhang
wurde noch die Toleranz gegenüber nicht-christlichen Religionen, die
in der Schweiz steigend Fuss fassen behandelt. Die Mohamedaner scheinen

nach dieser Richtung eher bei den Behörden, als bei der Bevölkerung

auf Tolerierung zu stossen, doch sind wirkliche Konflikte auch nach
mohamedanischem Zeugnis nirgends zu verzeichnen.

Trotz den vermittelnden Worten des Sprechers war der Eindruck
vorherrschend, dass sich die katholische Einstellung wohl "atmosphärisch"

und dort, wo unverbindlich keine Opfer gebracht werden müssen,
geändert hat, aber nicht bei den entscheidenden Fragen, welche den
konfessionellen Frieden ernsthaft belasten, wie bei der Mischehefrage
und den Elternrechten protestantischer Väter oder Mütter. Diese Fragen

schneiden tief in den Volkskörper, Zehntausende haben schon darunter

gelitten und werden noch darunter leiden müssen. Es wird hier
versucht, das geltende gute, einheimische Recht durch ein fremdes zu
ersetzen, zu dem das Schweizervolk nichts zu sagen hatte. Gerade das ist
aber eine jener Anklagen, die seinerzeit auch zum Jesuitenverbot
führten: dass der Orden versuche, das einheimische Recht, wo es ihm
nicht passe, mit allen Mitteln zu umgehen und fremdes, eigenes, an
seine Stelle zu setzen. Obwohl das Jesuitenverbot nicht jeden Tag
derartige Wunden in unsern Familien aufreisst, wie das Mischehenrècht.
wird aber die Lösung des Konfliktes nur darin zu suchen sein, dass
breite Volkskreise für echte Toleranz auf der ganzen Linie
kämpfen: Anerkennung unseres schweizerischen Eherechtes ohne
Ausnahmen, und Aufhebung des Jesuitenverbotes. Gewiss hat der Orden nie
jene Lehren widerrufen, die er nachweisbar verkündete, (Probabilis-
mus, Zweck heiligt die Mittel usw. aber wir haben die Pflicht, hier
konsequent Toleranz zu üben und, wie Pfarrer Schädelin es audrückte,
das Risiko auf uns zu nehmen, sofern auch die Gegenseite in der
Mischehenfrage Beweise echter Toleranz und der Achtung vor unsern
demokratischen Gesetzen erbringt. Dass hier offenbar noch an gewissen Orten

ein weiter Weg zurückzulegen ist, zeigen die neuesten kaum glaublichen

Aeusserungen des Theologieprofessors Aloys Schenker vom
Luzerner Priesterseminar, also an einer massgebenden, katholischen
Bildungsstätte. Er will die Gewissensfreiheit nur für Gewissen
anerkennen, die " von der katholischen Kirche richtig gebildet worden seien"
(also zum Beispiel nicht für Protestanten, gegen die damit jede Ver-^-
gewaltigung erlaubt wäre). Protestantisch getraute Mischehen müssten
ohne Rücksicht auf Kinder geschieden werden, da sie ein blosses Kon-

14



kubinat darstellten, usw. - man fühlt sich ins finsterste Mittelalter
zurückversetzt, und könnte schier verzweifeln. Aber scharfe Reaktionen
protestantischerseits würden hier nichts helfen; führen wir ruhig unsere
Arbeit für echte Toleranz unter der Voraussetzung der Gegenseitigkeit
weiter, ohne die Geduld auch angesichts solcher verächtlicher,
unchristlicher Intoleranz zu verlieren, wenn auch ohne Illusionen.

Von Frau zu Frau

HIER STARB EIN MENSCH-

EB. Keine Fahne hängt so leblos wie jene schwarze, zu der der
schreckliche Spruch gehört: Hier starb ein Mensch, er wurde das Opfer
eines Verkehrsunfalles. Es ist, als ob sie sich ihrer traurigen Aufgabe
bewusst wäre, so schlaff und tot ist sie. Und jeder, der sie sieht,
erschrickt jedesmal auf's Neue. Wieder einer! Und viel Leid und so viel
Not. Man wagt nicht dran zu denken. Ich meinte es wenigstens, es mache

jedermann Eindruck. Aber ich täuschte mich offenbar. Sah ich doch
gerade daneben eine Mutter mit einem vorschulpflichtigen Kind an der
Hand, die neben dem Fussgängerstreifen über die Strasse strebte, und
um es grad ganz verkehrt zu machen, erst noch in der Diagonale. In
aller Gemütsruhe mitten auf einer verkehrsreichen Strasse. Leider
stand ich auf der andern Seite. Denn ich muss sagen: Ich sah rot. Am
liebsten hätte ich die Frau geohrfeigt, und es hätte mich nicht gereut,
wenn ich etwas dafür hätte bezahlen müssen. Oder zum mindesten hätte
ich ihr alle Gottserdenschande gesagt.

Ob freilich so kreuzdumme Geschöpfe noch mit Worten zu erziehen

sind, ist fraglich. Wenn alte Leute so über den Weg laufen, kann
man es noch begreifen: Sie sind zu einer andern Zeit auf die Welt gekommen

,und sie können sich nicht mehr anpassen. Sie spüren die Gefahr
nicht, und es ist unsere Aufgabe, so weit als möglich Augen und Ohren
für sie offen zu halten. Aber eine junge Mutter! Und gar noch, wenn sie
ihr Kind an der Hand hat! Ei, das sind mir Erzieherinnen! Auf dass die
folgende Generation auch noch nicht wisse, welcher Moloch der Verkehr
ist.

Ich weiss, die meisten gehen vorbei und schütteln den Kopf. Sie
scheuen sich, sich einzumischen. Manchmal auch mögen sie sich
einfach nicht die nötige Zeit nehmen. Es ist ja so viel einfacher, seines
Weges zu gehen. Man weiss ja zum voraus, dass man schlecht ankäme,
und man geht dem Streit und einer unangenehmen Auseinandersetzung
aus dem Wege. Man geht weiter und erzählt den Nächstbesten, man habe
doch wieder einmal ein Hornvieh gesehen. Wem ist damit geholfen?
Niemandem, auch jenem Automobilisten nicht, dem solche Frauen oder
ihre Kinder eines schlimmen Tages vor die Räder laufen.

Tragen wir noch immer wieder und überall Mitverantwortung für
jene, die ihre eigene Verantwortung nicht übernehmen können? Es sind
nicht nur Kinder, die es nicht können, es sind auch Erwachsene. Siehe
Beispiel. Und es ist nicht richtig, wenn wir uns vor dieser Mitverantwortung

drücken, so beschwerlich und scheinbar hoffnungslos sie auch
sein mag. Wer weiss, vielleicht bewahren wir doch einmal einen
Menschen vor dem Unfalltod oder einen andern davor, ihn zu verursachen.
Wir werden es nie erfahren, aber alle vereinten Anstrengungen müssen
doch irgendwann, irgendwo etwas nützen.

Man könnte es ja auch umgekehrt sagen:Wir werden es
zwar nie erfahren, wenn wir infolge unseres mutlosen Schweigens

mitschuldig werden an einem Unfallgeschehen. Aber wie
wäre uns zumute, wenn es so wäre? In unsern Kindertagen
glaubten wir an ein grosses Buch, in dem alle unsere Taten
und Missetaten aufgeschrieben würden. Es müsste auch darin

aufgeschrieben sein, was wir zu tun unterlassen haben:
Da oder dort ein freundliches, mahnendes, wenn es nötig
ist, auch ein hartes Wort zu äussern. Wir sind vorbeigegangen.

Ein schönes Beispiel dieser Art erleben wir zur Zeit mit dem
Film "Der Kardinal". Der katholische Filmberater kommentiert
zurückhaltend: "Verfilmung des bekannten gleichnamigen Romans, die sich um
korrekte Darstellung kirchlicher Verhältnisse bemüht, aber in der breiten

Nachzeichnung der verschiedenen Handlungsmilieus und der
zahlreichen problembefrachteten Ereignisse doch mehr Unterhaltung als eine
tiefere geistige Diskussion bietet". Auch die recht kritische Beurteilung

des Films durch "ms" in dieser Zeitung stützt sich ausschliesslich
auf diskutable Einzelheiten, die den Film als ganzes nur mehr oder
weniger entwerten. Die entscheidende Frage bei diesem und allen ähnlichen

Filmen muss jedoch die Frage nach dem religiösen-geistigen
Gehalt der Aussage bleiben. Wohlverstanden, es ist nicht die Frage, ob
der Protestant, der Katholik, der Jude, der Mohamedaner, der
Orthodoxe... mit dieser Aussage zufrieden ist, übereinstimmt, oder diese
unterstützt. Sondern es geht darum, ob überhaupt eine Aussage vorhanden

ist. Ob nicht vielleicht ein religiöser Stoff herhalten muss, um eine
kassenwirksame Show zu veranstalten. In diesem Sinne glaube ich, dass
die "Zürcher Woche" den treffensten Kurzkommentar für den "Kardinal"
gefunden hat: "Otto Premingers Versuch, an Unterhaltungsreligion Geld
zu verdienen. Vermutlich leider glückender Versuch". Da müsste eine
Kritik einsetzen. Der Film geht nämlich über religiöse Probleme, über
zeitgeschichtliche Aussagen, über ideologische Auseinandersetzungen
hinweg, als wären es Gemeinplätze jeglicher Unterhaltungsstory. Da
wird mit Lebensentscheidungen gespielt und mit Gewissenskonflikten
Spannung erzeugt, als wären diese einzig dazu geschaffen, einem Film
eine möglichst pikante Geschichte zu liefern. Dies wertet viel mehr, als
noch so kitschige Einzelheiten. Man hat seinen Spass daran und seine
Freude an den hübschen Gesichtern. Die roten Teppichpaläste und
purpurnen Seidengewänder tragen das ihrige dazu bei, aus dem "Kardinal"
einen "schönen" Film zu machen. Religion wird zu irgend einem Beruf,
zu einer Tätigkeit und entfernt sich zusehends von ihrer Wesenheit.
Nirgends, aber auch wirklich nirgends, als im vordergründig Sentimentalen,

war eine "Begegnung mit Gott" als Aufgabe der Religion zu spüren,
Es mag stimmen, dass man in Amerika Filme auf die Psyche eines
zwölfjährigen Mädchens zuschneidet, um so einer weltweiten Auswertung
sicher zu sein. In diesem Falle hat man sich nicht verrechnet! Denn,
obwohl die Presse den "Kardinal" zurückhaltend und ablehnend empfangen

hat - steht diesem zweifellos auch ein Siegeszug durch die Schweiz
bevor. Meine Freundin äusserte gestern bereits den Wunsch, sie möchte
den Film sehen, weil einige ihrer Freundinnen den Film gut fanden. Diese

meinten, der Film zeige den Katholizismus wie er ist - sie meinten,
er zeige die Probleme wie sie seien. Puhhhh. Glaubt wirklich jemand,
ausser einigen Schülerinnen der Töchterschule, so farbenfroh, so
tränendrüsenwirksam, so lieblichbunt, so kitschfreudig sei der Katholizismus?

Und doch scheint gerade in dieser Konfession ein unüberwindbarer
Hang zu diesen Eigenschaften vorhanden zu sein. Denn gegenwärtig
beginnen da und dort in katholischen Zeitungen die üblichen, bekannten Lo-
bestiraden auf den "Kardinal". Ich greife nur eine ganzseitige Besprechung

in der katholischen "Hochwacht" heraus. "Ma. " schreibt unter
anderem:"... Eine besondere Stellung im Rahmen des beeinflussenden
und stimmungsbildenden Filmschaffens nimmt der religiöse, der
konfessionell engagierte Film ein, der die Zweifelnden und Abtrünnigen
in den Schoss der Kirche zurückholen oder die Gläubigen zur weiteren
Demut bestimmen will. Aus diesem Grund wird so mancher einem ame-

Die Stimme der Jungen

KASSENFUELLENDER KARDINAL

PZ. Es ist immer so eine Sache mit dem religiösen
Film; das heisst mit dem Film, der seinen Stoff aus irgend
einer Religion, aus einem religiösen Kultus oder aus der
Geschichte einer Konfession bezieht. All die Ansätze zu religiösen

Filmen sind meistens zum Scheitern verurteilt, denn
entweder wird ein religiöses Problem veräusserlicht und
damit publikumswirksam verkauft, oder die religiöse Vorlage

wird verinnerlicht, dann interessiert sich aber kein
Mensch mehr für diesen Film.Ich meine, diese Tatsache
müsste nach all den misslungenen Versuchen nun klar sein.
Und selbst der naivste Filmbesucher dürfte allmählich
gespürt haben, wo hinaus der Hase läuft. Solange aber kirchliche

"Stellen" jeden Ranges und jeder Konfession immer
wieder mit ihren Empfehlungen und Patronaten hineinplumpsen,

kann man es dem einzelnen Filmbesucher kaum ver -
Übeln, wenn er den religiösen Spektakel weiterhin mit
Erbauungsreligion verwechselt. Die Schönheit der Camargue kommt zur Geltung in dem Film "Johnny Halliday

15


	Die Welt im Radio

