
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 16 (1964)

Heft: 6

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

WER DIE NACHTIGALL STOERT
(To kill a mockingbird)

Produktion: USA
Regie: Rob. Mulligan
Besetzung: Gregory Peck, Mary Badham, Phil. Alford
Verleih: Universal

ms. Robert Mulligan, ein Mann des Fernsehens, hat Herper Lees
Roman "To Kill a Mockingbird" verfilmt. Der Roman erzählt, verbunden

mit zahlreichen Kindheitserinnerungen, die Geschichte der
Notzucht eines weissen Mädchens durch einen Neger in Alabama und die
Geschichte der Verteidigung dieses unschuldigen Negers durch einen
weissen Anwalt. Dieser Anwalt, ein ehrenwerter Mann, ist der Vater
des kleinen Mädchens, vor dessen Augen sich die dramatischen Ereignisse

abspielen. Aus ihrer Kindheitserinnerung zeichnet Harper Lee
alles auf. Der Roman, intensiv erzählt, dialogreich und atmosphärisch,
ist subjektiv, es gibt keinen Dritten, aussenstehenden Erzähler also,
der die Geschichte erzählen würde. Im Film ist sie aber von aussen
her objektiviert, es geht daher der Reiz der Erinnerung, was die
Atmosphäre der Wahrheit schafft, verloren. An die Stelle der Wahrheit,
die sich mit der Kindheitserinnerung verbindet, tritt Sentimentalität,
und obwohl diese sordiniert erscheint, ist sie eben da und nimmt der
Geschichte die sozialkritische Schwere. So bleibt die amerikanische
Selbstkritik, die für Hollywood ja gewiss schon erstaunlich ist, zuletzt
doch belletristisch, das heisst sie ist gesellschaftlich und politisch
nicht relevant, sie dringt nicht unter die Oberfläche des Unterhaltens
und Rührens. So weit geht Hollywood nun wohl eben wieder nicht, dass es
sich in Widerspruch zur Klientel des Südens setzen würde. Der deutsche
Titel des im übrigen bemerkenswerten Films ist sinnlos.Gregory Peck
erhielt für seine Leistung in diesem Film den Oscar.

Der Film möchte bezaubern, möchte verzaubern, als eine Huldigung

an das antike Erlebnis der Natur, als eine Huldigung wohl auch an
die Ueberreste, die von antiken Lebensgut in Griechenland, in den
abgelegenen Gegenden, noch erhalten geblieben ist. Daran erinnert schon,
dass auf alten Instrumenten Musik gespielt wird, dass alte Tänze
vorgeführt werden. Daran erinnert auch die gemessene Photographie, die
klassische Schönheit und der Schmelz, nach welchen das Bild aus ist.
Daran erinnert, dass die Menschen nackt gehen, ihre Kleidung ist eine
Hülle, durch die man hindurch sieht, sie wird, von den Frauen, lose
getragen, so dass die Schönheit und die Reize des Körpers immer sieht
bar sind. Es wird Natürlichkeit angestrebt, aber was dabei herauskommt,

ist Geziertheit, ist eine Künstlichkeit des Natürlichen und
Einfachen, die misstrauisch macht. Die Menschen tragen zwar keine antiken

Kostüme, aber eine antikische Haltung zur Schau, die maniriert
wirkt. Und das Eigenartige tritt ein: obwohl viel Nacktheit gespielt wird,
obwohl Eros ständig im Spiel gesucht wird, obwohl die Leiber zueinander

sich sehnen, es hat kaum Eros in dem Film, es gibt nicht einen
Augenblick, da die Gewalt der Sinnlichkeit einen erschüttern würde. Alles

bleibt geschmäcklerisch.

DIE GENOSSEN
(I compagni)

Produktion: Italien
Regie: Mario Monicelli
Besetzung: Marcello Mastroianni, Renato Salvatori,

Annie Girardot, Bernard Blier
Verleih: Emelka

ms. Das Thema des Streiks ist bis heute im Film nur selten be-

KLEINE APHRODITEN
(Mikres Aphrodites)

Produktion: Griechenland
Regie: Niko Koundouros
Besetzung: Helen Prokopiou, Takis Emmanouel,

Kleopatra Rota
Verleih: Monopol

ms. Der Film "Junge Aphroditen" inspiriert sich
an den "Idyllen" des Theokrit und an dessen Erzählung
"Daphnis und Chloe" im besonderen. Gedreht wurde er
neben den Ruinen auf Rhodos und an der Marathonküste
in Attika. Niko Koundouros hat keinen antiken Kostümfilm

drehen wollen. Er versuchte, das Bild antiken Er-
^lebens wie es als heidnischer Atavismus in der Tat *,

das Christentum seit zweitausend Jahren begleitet ha- /JHSSBuM^BSM
ben mag, realistisch zu geben. Um diesen Realismus ~

zu sichern hat er kaum Berufsdarsteller gewählt, viel- ^SSBBBSBSbBSiJ
mehr holte er sich Bauern und Hirten heran, auch n
Volkstänzer schliesslich, in der Rolle der jungen Frau, jgg'
Arta mit Namen, eine Ballettänzerin.

Die Geschichte hat den Gang des Sagenhaften, des SÊ
Idyllischen. Hirten wandern mit ihrer Herde durchs W H JH tSsp'IjYEE^KH
Land, verirren sich, leiden Durst, kommen endlich ans W
Meer, wo es auch Quellbrunnen hat. Alles ist einsam. mSf ,*Liv
Der kleine Hirte Skymnos (Daphnis also) streift umher, H *' ^ IB
entdeckt ein Fischerdorf, aber es hat keine Männer n„„i,
dort, sie sind ausgefahren aufs Meer, nur die Frauen Gerichtsverhandlung gegen einen zu Unrecht beschuldigten, von Peck verteidigten

sind zurückgeblieben, und die verstecken sich vor den Neger,bringt ihmTriumph und Niederlage zugleich.
fremden Hirten in ihren Häusern. Skymnos trifft auf ein Fischer- handelt worden. Griffith behandelte es - mitten im Ersten Weltkrieg -
mädchen, Chloe, zwölf Jahre alt, und zwischen dem zehnjähri- in "Intolerance", Pudowkin ging es in "Mutter", Gorkis Spuren folgend,
gen Knaben und dem Mädchen entspinnt sich die Ahnung der an, und immer wieder taucht es als Teil einer in Absicht und Milieu
Liebe. Arta, eine junge Frau aus dem Fischerdorf, sieht auf ihren anders gerichteten Handlung auf. Mario Monicelli ist meines Wissens
Wanderungen durch den Küstenwald den erwachsenen Hirten Tsakalos, der erste Filmkünstler, der den Streik zum Hauptthema macht. Er
und sie werben umeinander. Als sie sich in Liebe geben, werden sie von stützt sich dabei auf historische Gegebenheiten, und zwar auf eine Ar-
Skymnos und Chloe entdeckt, entsetzt stehen die beiden Kinder vor dem beitsniederlegung in einer Textilfabrik zu Ende des vergangenen Jahr-
Ereignis des körperlichen Vollzugs der Liebe, in beiden steigt die Ah- hunderts in Turin; zu jener Zeit also, da die grossen Unternehmen der
nung dessen auf, was sie kindlich miteinander spielen. Der Regen setzt Metall- und Maschinenindustrie erst in ihren Anfängen standen, der
ein, die Hirten wandern weiter, Arta geht mit ihnen, Skymnos aber will Hauptharst der Arbeiter noch von den Textilarbeitern gestellt wurde,
zurück zu seiner Chloe, die einsam am Meer umherirrt. Er kehrt zu- Es war die Zeit der harten Arbeitsbedingungen, des Sechzehnstunden-

rück, von Sehnsucht getrieben, und als er sie endlich findet, muss er tages, der Frauen- und Kinderarbeit, der ungenügenden Entlohnung, der
zusehen, wie sie von Lykus, einem stummen Halbwüchsigen der Hirten, "Pädagogik" der Repressalien.
überfallen und zur Frau gemacht wird. Skymnos entbrennt in Zorn, Mario Monicelli ist kein politischer Regisseur. Ihn beschäftigt
seine Liebe ist zerbrochen, sein Leben zerstört, und er wirft sich, wie zunächst das Milieu, die Atmosphäre eines Zeitalters, einer Situation,
weiland Daphnis, dem Tod in den Arm, er wirft sich in die wilde Flut eines Ereignisses. Er will Menschen gestalten, die im Kampf stehen
des Meeres. um die Würde ihres Menschentums. Schon in "La grande guerra" hat

2



er das getan. Männer, Frauen, Kinder, die hart arbeiten müssen, wenig

Freuden haben, Not leiden, der Krankheit wehrlos ausgeliefert sind:
ihrer nimmt er sich an, und erst aus dieser als Atmosphäre und als
Milieu erfassten Lebenssituation ergibt sich für ihn eine Nutzanwendung
im Politischen. Er zeigt, wie Arbeiter zu ihrem sozialen Bewusstsein,
zum Bewusstsein ihrer Macht im Rahmen der Wirtschaft gelangen;
zeigt, wie sie sich, unter der Leitung eines Lehrers, der wie ein
Wanderprediger des Sozialismus lebt und Opfer für seine Idee bringt,
organisieren. So wird sein Film zuletzt eine Huldigung an die Anfänge des
Gewerkschaftswesens.

Es ist erstaunlich, mit welcher Sorgfalt Milieu und Atmosphäre
rekonstruiert sind, wie fein verästelt die Akribie des Realismus
erscheint. Es sind Menschen, wirkliche Menschen, die uns in diesem
Film begegnen, keine Kostümierten, und gerade darin, in der Zurückbindung

prominenter Darsteller auf ihre unverstellte Menschlichkeit,
zeigt sich wiederum Monicellis grösste Begabung, während es ihm
nicht so sehr gelingt, den Ton des Humors, durch welchen er das Ernste

nicht eigentlich auflockern, sondern humaner, bewegender stimmen
will, ganz in diesen Ernst einzuschmelzen. Auch zeigt es sich, dass
Monicellis volkstümliche Art des Erzählens, sein Eingehen auf die
Verständlichkeit für alle, sein Realismus also des faktischen Lebens, nicht
immer der Länge auszuweichen versteht. Seine Hand ist nicht stets
straff.

In der Atemnähe des Sozialen ist auch dieser neue Film Monicellis
ein Dokument des heute in Italien wieder erwachten Neorealismus,

der Chronik und des Auftrages an den Film, ein Instrument der sozialen

Willensbildung, der Gemeinschaft und der Solidarität zu sein.
Andere wenden dieses Instrument entschieden politisch an, so etwa Franco
Rosi, auf dessen grossartigen Film "Le mani sulla città" wir leider
immer noch warten müssen. Monicelli seinerseits richtet sich nach
einem Wertbild des Humanistischen aus, er ruft auf zur Brüderlichkeit;
darin ist er ein Schüler, ein wenig auch ein Epigone Rossellinis. Zwar
ist das Thema seines Films historisch, aber es ist unverkennbar, dass
"I compagni" in dieser ihrer Tendenz auch auf die Gegenwart zielen.
Es ist zumindest in Italien so, dass der Arbeiter noch nicht von jedermann

erkannt und anerkannt worden ist.

DIE VERACHTUNG
(Le mépris)

Produktion: Frankreich
Regie: J. L. Godard
Besetzung: Brigitte Bardot, Jack Palance

Fritz Lang
Verleih: Royal

ms. Seinen letzten Film, der Godards künstlerischen Willen
vielleicht am reinsten und reifsten unter allen seinen bisherigen Werken
ausdrückt, hat der franco-schweizerische Regisseur nach dem Roman
"II disprezzo" von Alberto Moravia gedreht. Moravia, der angesehenste

Romanschriftsteller Italiens, bietet mit seinem Namen Gewähr für
einen Film, dessen Stoff als etwas abseitig betrachtet werden könnte.
Dass man als Hauptdarstellerin Brigitte Bardot wählte, gibt die andere,
noch sicherere Gewähr dafür, dass dieser Film ein Erfolg des
Kommerzes werden kann. Und trotz dieser Absicherung hat Godard einen
Film gedreht, der sich kühn und mokant über alle Erfolgs-
konventionalität hinwegsetzt. Godard benimmt sich völlig
eigenwillig, er verwandelt Moravia, er verwandelt die
Bardot, jeden von ihnen freilich in anderer Art; jenen,indem

er den Sinn seines Romans umstülpt, diese, indem
er ihre Reize zärtlich ironisiert.

Ein Blick auf den Roman Moravias ist am Platz,weil
es von höchstem Interesse ist für die Wege des Künstlerischen,

die Godard geht. Man wird, setzt man den Film
mit dem Roman in Vergleich, sagen dürfen, dass Godard
den Roman Moravias aufgegriffen hat aus Lust des
Widerspruches. Der Widerspruch ist ein doppelter: Für Godard
ist "II disprezzo" - so lauten seine Worte - "un vulgaire
et joli roman de gare", und nach solchen Romanen macht
man "souvent de beaux films". Godard hat in der Tat
einen schönen Film daraus gemacht, schön gerade dadurch,
dass er den Stoff in jene Distanz rückt, die Moravias
mitleidlos enthüllende Erzählkunst nicht hat.

Aber der Widerspruch ist noch ein anderer: Moravia

erzählt, auf dem Hintergrund einer im Milieu des
Films spielenden Handlung, ein Exempel des moralischen
Dualismus, in welchem die moderne Welt sich abmüht.
Ihn, den Beobachter, der mit analytischen Kühle seziert,
fesselt das Verfallensein von Mann und Frau, fasziniert
die Dämonie der Diskrepanz, die bei aller Lust, sich
erotisch zu vereinigen, Mann und Frau auseinanderreisst,
weil die seelisch-geistige Kommunikation nicht mehr möglich

scheint. In dieser Diskrepanz gibt Moravia - nach
seiner Auffassung - das soziologische Bild der Liebe in
unserer Zeit. Und er ist, indem er dieses Gegeneinander
erotischer Potenz und seelischer Impotenz im Wesen des
modernen Mannes aufzeigt und analysiert, ein Moralist.

Der Lebensdeutung, dem Moralismus Moravias steht Michelangelo
Antonioni nahe. Antonionis Welt ist die gleiche wie die Moravias. Beide
haben sich oft genug zueinander bekannt. Ihrer beider Werke entstehen
unabhängig voneinander im gleichen Klima der Kritik an der modernen
Welt, die sie als "bürgerlich" bezeichnen, der technisierten, dem
Erfolgskalkül unterworfenen Welt, die nur noch arbeitet, um konsumieren
zu können, und in welcher die Gefühle ebenfalls zu Reizmitteln, also zu
Konsumgütern, geworden sind.

Dass "Die Verachtung" wie alle anderen Romane Moravias im
Grunde in die filmische Welt eines Antonioni gehören, darüber war sich
Godard, als er an das Buch herantrat, völlig im klaren. Es reizte ihn
aber, die Welt Moravias zu verändern, sie umzustülpen, und er hat es
getan. Zwar betont er, dass er das Hauptmaterial des Romans erhalten,
dass er lediglich einige Details geändert habe. Aber diese Details
enthalten den ganzen Godard, enthalten unverhohlen den Widerspruch gegen
Moravia: der Held, der jetzt statt Molteni Javal heisst, wird vom
"falschen Abenteuer" bei Moravia ins "richtige" Abenteuer geführt, von der
"antonionischen Mattigkeit" zur Würde.

Godard hat sich nie für die soziale Realität, für die Analyse der
Gesellschaft interessiert gezeigt. Er hat stets versucht, im Bild
individueller Menschen das Bild der Gegenwart zu geben, die eine Zeit des
Erbes ist, eine Zeit, in welcher junge Menschen alles fertig vorgefunden

haben, die soziale Wohlfahrt, die Bildung, die politische Ordnung,
den Komfort; eine Zeit, in welcher der Jugend nichts mehr zu tun blieb,
als eben nun wohl dieses, die geistige, moralische und soziale Wohlfahrt

dieser Zeit zu zerstören, gegen sie zu rebellieren, weil nur noch

in der Rebellion ein Engagement sich anbot. Diese Rebellion ist seine
Moral.

So erscheinen in "Le Mépris" die Menschen - ausgenommen die

Figur Fritz Langs - als Schiffbrüchige der Modernität, als Schiffbrüchige

der westlichen Welt, die sich - nach dem Vorbild der Helden
eines Stevenson - auf ein abgelegenes, einsames und geheimnisvolles
Eiland gerettet haben. Das Geheimnis dieses Eilands ist, wie Godard sich
selber interpretiert hat, die Abwesenheit allen Geheimnisses, also die
Anwesenheit der Wahrheit. Im Film "Le Mépris" schenkt sich dieses
Eiland auf Capri, wo die Schiffbrüchigen unserer modernen Zivilisation

das Erlebnis oder besser: die allmähliche Erfahrung der Wahrheit
gewinnen.

Capri, das ist für Godard Sinnbild der antiken Welt, wo der
Mensch nicht gegen die Natur, sondern mit ihr Kultur geschaffen hat.
Capri ist die antike Welt selbst. Rom ist die moderne Welt, und der
Weg der Helden geht von Rom nach Capri. In Rom sind die Menschen
dieses Films, Paul Javal und Camille, seine Frau (im Roman hiess sie
Emilia), Opfer des gegenseitigen Beobachtens. In Capri werden sie, in
der Gestalt von Fritz Lang, der einen Film über die Odyssee Homers
dreht, ihrerseits vom "Film" nun beobachtet und beurteilt. Das ist die
Essenz Godards: der "Film" wird zum Gericht über die Menschen. Das
Gericht wird ausgetragen aus der Sicht der homerischen Welt, in welcher

Einheit war. Figürlich ist die "Kamera" repräsentiert durch den
Regisseur Fritz Lang (der sich selber spielt), Fritz Lang ist das
Gewissen des Films, seine Ehrlichkeit; vor seinem Blick, vor seinem
beruhigten Verständnis alles Menschlichen, das ihm Godard in dieser
Rolle zuhält, lösen sich die Konflikte.

Die Geschichte erzählt den Verfall einer Ehe, die während zweier
Jahre in einem Glück gehaust hatte, das so selbstverständlich war,
dass es gar nicht auffiel. Der Mann, Javal, liebt seine Frau und be-

Echte Menschen aus der Zeit der Gründung von Gewerkschaften zeigt der Film
"Die Genossen".

3



gehrt ihre Liebe zurück, die in dem Augenblick gestorben ist, als
Camille ihren Mann zu verachten begann. Verachtet sie ihn, weil sie den
Eindruck haben musste, ihr Mann wolle sie, um seines Erfolgs als
Drehbuchautor willen, an den amerikanischen Produzenten verschachern?

Die Zerstörung der Liebe und der Ehe dieses Paares ist - im
Roman wie im Film - gespiegelt in der Geschichte der Ehe des Odysseus,
der, indem er die Freier tötete, vielleicht die Liebe der Penelope
zurückgewinnen wollte. Paul Javal, der das Drehbuch schreiben soll und
mit dem Produzenten in Widerstreit liegt, weiss, dass Töten sinnlos
ist. Darin unterscheidet sich die moderne Welt von der antiken. Der
Tod ist keine Lösung. Zwar verunglückt Camille zusammen mit dem
Produzenten in dessen Wagen tödlich (im Roman, wo der Unfall sich
auch anders zuträgt, ist nur Emilia tot). Der Held, Paul Javal, aber
versinkt nicht in die Mattigkeit seines Romanvorbildes, die er wie bei
Moravia oder Antonioni mit einigem Stoizismus auszuhalten hätte,
sondern er erwacht zu sich selbst, er gewinnt Würde. Der Blick von der
Terrasse des roten Hauses auf Capri, wo Fritz Lang gerade die Szene

filmt, da Odysseus zum estenmal nach der Irrfahrt wieder Ithaka sieht,
dieser Blick des Odysseus und Pauls, der ein identischer Blick ist,
bedeutet die Einkehr in die Einheit mit sich selbst.

Es ist nicht ohne Ironie, dass Godard den Film mit dieser Szene
beschliesst: sie ist eine deutliche Anspielung auf Antonionis "L'avven-
tura", wo der Held, verzweifelt und in Selbstmitleid aufgelöst, in
Schluchzen ausbricht und sich Trost in einer weiteren Umarmung
verschaffen will, die ihm doch wieder die Kommunikation vorenthalten
wird. Godards Held kennt kein Selbstmitleid (im Unterschied auch zu
Moravia), er ist nicht verzweifelt, sondern hat sich im Anblick des
Meeres, dieser ins Unendliche sich spannenden Ruhe, gesammelt.

Godard will, wer könnte es verkennen, ein Anti-Antonioni sein.
Nur stellt sich die Frage, ob das genügt. Genügt es, sich zu stilisieren
im Gegenbild zu einem anderen? Die Frage gehört zu jener anderen, ob
es ausreicht - als Moral, als Lebenshaltung im Werk eines Künstlers -,
dass der "Film" eine Art Gerichtstag ist, die Kamera jenes unerbittliche

Instrument, das über das Leben urteilt, nachdem sie es genau
betrachtet hat? Godard beruft sich, hinsichtlich dieser moralischen
Funktion des Films, auf Rossellini, den er ja überhaupt als seinen
Lehrmeister betrachtet und verehrt. Aber die moralische Anstalt, die der
Film für Rossellini war und ist, ruht denn doch auf einem anderen
Fundament.

Godard aber setzt an den Anfang seiner Kunst den Zweifel. Der
Film hat die Macht, die Dinge und die Menschen aufzunehmen, sie im
Bild gleichsam gefangen zu setzen und sie zu beobachten, bis sie sich
in ihren innersten Regungen preisgeben, und immer wieder gestaltet
Godard dieses Beobachten und Verlangen nach Preisgabe des anderen in
Einstellungen der Kamera, die die Augen der Beobachtenden, des Mannes

und der Frauen, die einander prüfen, zur Basis haben, oder in
Einstellungen, wo das gegenseitige Prüfen in einem fortwährenden Schwenken

der Kamera von einem Gesicht zum anderen intensiviert wird. Das
ist Godards leidenschaftliche Präokkupation: verwandelt sich ein
Gesicht, wenn einer lügt, wenn einer die Wahrheit spricht? Dort, wo er
dies ergründen will, geht die Kamera ganz nahe an die Gesichter heran,
bei Paul und bei Camille; sonst hält sie sich in Distanz, der Produzent
Jerry wird nie in die forschende Nähe geholt, seine Existenz ist Lüge
ohnehin.

Wo wird Wahrheit sichtbar Godard will sie schürfen auch in der
Methode, nach welcher er seine Figuren reden lässt, mit ständigen
Zitaten, diesmal von Homer bis Hölderlin, von Ramakrischna bis Brecht,
mit Banalitäten und Gescheitheiten, die sich als Dialoge gebärden,
wiewohl sie kaum mehr einen dialogischen Bezug aufweisen, bis zu
dem Augenblick wenigstens, da sich - für den Zuschauer - ein
gewisser Sinn im Zusammenklang mit der Handlung ergeben
wird. Diese Methode ist zugleich ein Jonglieren mit Bildungsgut,

das nicht mehr ganz ernst genommen wird, das verfremdet
wird, um es aus dem Erlebnis der distanzierenden Ironie neu
zu gewinnen.

Diese Ironie, nahe dem Zynismus, ist die Folge des Zweifels,

mit dem Godard der Welt begegnet, obwohl sie im Bild des
Films dingfest gemacht werden kann. Der realistische Film gibt
die Illusion der Wahrheit; die Wahrheit aber kann sich nach
Godard nur enthüllen, wenn die Illusion gesprengt wird. Seine
Kunst ist antiillusionistisch, sie verfremdet die Wirklichkeit,
indem sie sie zum Spiel macht, denn nur im Spiel ist Freiheit.
Auf diese Art ist in ihm - mit Graden - der Einfluss Brechts
schöpferisch geworden, der die Verfremdung freilich gerade
umgekehrt gesetzt hat, als Verfremdung des Spiels auf die
Wirklichkeit hin, die für ihn (den Marxisten) eine soziale
Wirklichkeit ausschliesslich ist.

Godard sucht nicht diese Wirklichkeit, sondern die Freiheit

im Spiel, die es möglich machen soll, die Wirklichkeit aus-
zuhalten. Aber das Spiel wird oft zum bloss Spielerischen, in
das sich dann alle jene Geschmacklosigkeiten, pubertären Mo-
kerien und Sarkasmen einmengen, die an Godard manche für
den Ausweis seines Genies nehmen. Dieses Spielen ist vorab
ein formales Phänomen. Für Godard hat die Form spirituellen
und moralischen Wert, nur in der Form also vollzieht sich
der Gerichtstag.

Und das kann nicht genügen.Es ist zu wenig,ist letzten Endes

sogar ein Betrug (Godards an sich selbst,aber auch am Publikum) dei
Betrug eines Künstlers, dessen Begabung ausser jedem Zweifel steht,
der aber vom Zweifel nicht loskommt, auch wenn er vorgibt, in der
Form Beruhigung, Ueberwindung der Angst, Freiheit gefunden zu
haben. Das ist - zuletzt - das Ungenügen, das man vor den Filmen
Godards, vor diesem vor allem, empfindet: dass hier Leere herrscht,
eine Leere, die geistvoll umspielt wird, die sich drapiert mit allen
Sensibilitäten des Gestalterischen, des Bildes und der Farben, die
sogar die Haltung der Askese (im Formalen eben) annimmt, aber als
Leere doch sich nicht verbergen lässt.

BARRAS HEUTE

Produktion: Deutschland
Regie: Paul May
Besetzung: Dietrich Kerky, Richard Rüdiger, Bruno Vogler
Verleih: Elite

ZS. Unter "Barras" versteht das heutige Deutschland seine
Armee. Es wäre nun zweifellos auch für uns interessant zu erfahren,
wie es nach dem fürchterlichen Geschehen heute dort aussieht.
Dabei ist aber gleich festzustellen, dass nach einer Erklärung des
Verteidigungsministeriums in Bonn der Film nicht als offiziell angesehen
werden darf, sondern eine privates Werk darstellt. Die Behörde ist
allerdings über den Film keineswegs traurig, da es immer zu begrüs-
sen sei, wenn über die Bundeswehr diskutiert würde, sei es in positivem

oder negativem Sinn.
Beabsichtigt war offenbar eine Art volkstümlicher Propagandafilm.

Die Armee soll möglichst volksverbunden erscheinen, was man
durch Pflege einer bestimmten, spezifisch deutschen Art von
kameradschaftlicher Gemütlichkeit zu erreichen hofft. Es tauchen die aus
frühern, deutschen Militärfilmen bekannten Kasernenhofsituationen auf, es
wird gesoffen und geflucht, im Dienst wird gebrüllt, aber alles ärmlich
und uninteressant gestaltet. Die Banalitäten häufen sich, es wird dazwischen

sentenziös geredet, sogar das Pathos fehlt nicht, aber alles
bewegt sich nur an der Oberfläche.

Zwar wurde etwelche Vertiefung versucht. Ein junger, dem
"Barras" nicht eben wohlgesinnter Soldat - sein Vater wurde als
Kriegsverbrecher hingerichtet - wird schliesslich mit grosser Anstrengung
zu einer positiven Haltung bekehrt, entdeckt östlich gesinnte Verräter
bei seiner Einheit und wird bei der Aufdeckung schwer verletzt. Vor
dem obligaten Happy-End mit einer Angestellten werden noch andere
Probleme angeschnitten, wie das Recht zur Befehlsverweigerung oder
die eventuelle Notwendigkeit, auf die Brüder aus der Ostzone zu schiessen.

Aber es geschieht alles überaus oberflächlich, nirgends werden
die Fragen, die es gerade in einer Armee genügend gibt, wie das
Verhältnis zu den Untergebenen, die Notwendigkeit von Atom-Waffen usw.
ernsthafter angefasst. Dabei hätten doch gewisse schwerwiegende
Schinder-Vorfälle genügend Anlass zu einer gründlichen Auseinandersetzung

mit wichtigen Fragen geben können. Wir können nicht glauben,
dass dies der wirkliche Bundeswehralltag sei, und auch nicht, dass ein
solcher Film die Armeefreudigkeit zu steigern vermöchte. Wir jedenfalls

würden uns dafür bedanken.

Brigitte Bardot, einmal nicht ohne Erfolg für eine Charakterrolle eingesetzt, im
Film "Die Verachtung".

4


	Blick auf die Leinwand

