
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 16 (1964)

Heft: 22

Artikel: Grenzen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STANDORT

GRENZEN

FH. Wir haben schon in unserem Bericht über das Festival von
Venedig darauf hingewiesen, wie unterschiedlich einige Filme dort
aufgenommen wurden, die besonders von den Filmaestheten mit Vorschusslorbeeren

bedacht worden waren, wie Antonionis "Rote Wüste" und
Godards "Die verheiratete Frau". Die gleichen Leute versuchen heute
alle jene verächtlich abzutun, die in diesen Werken nicht Höhepunkte des
Films zu erblicken vermögen. Da wir auch zu den Letzteren gehören,
fühlen wir uns pflichtgemäss betroffen und versuchen demgemäss unsern
Standpunkt in dieser schwierigen Frage zu begründen, was wir umso
lieber tun, als dabei grundlegende Fragen berührt werden, über die
immer wieder nachgedacht und diskutiert werden sollte.

Erinnern wir uns, was Antonioni zeigt: eine Frau, die durch
einen Unfall einen schweren Schock erlitten hat und nun neurotisch in einer
grauen, trostlosen Industrielandschaft herumirrt, völlig unverstanden
von den ihrigen. Es ist die Krankheitsgeschichte einer Ophelia von heute,
die man bedauern kann, die aber wie alle fremden Krankengeschichten
keine neuen Einsichten vermittelt, nicht in irgendwie fruchtbringende
Gefilde führt. Es kommt Antonioni nur wieder darauf an, die Absurdität
unserer Welt zu zeigen, uns ohne eigenes Verschulden gebrochene,
zerstörte Menschen in einem hoffnungslosen Kreis zu zeigen. Krankheit ist
eine Schickung, die sich nur erdulden lässt, der Mensch erscheint hier
nur als Opfer, in einer rettungslosen Sackgasse, die er nicht zu
überwinden vermag, eingeschlossen in unübersteigbare Mauern der Einsamkeit.

Entsprechend auch wieder die bedrückende Landschaft, technisiert
durch bedrohliche Industrie-Giganten. Ein gnadenloser, pechschwarzer,
zäher Pessimismus wird über alles ausgegossen, aus dem es kein
Entrinnen gibt, und der nicht den leisesten heller getönten Schein duldet.

Allerdings - wiederum wie in frühern Filmen - hat das Ganze
künstlerisch Stil, das Gewand, in dem diese Geisteshaltung sich präsentiert,

ist brilliant. Die Farben sind in einer Art verwendet, wie dies
noch nie der Fall war. Es sollte uns nicht wundern, wenn wir uns an
einem Wendepunkt des Farbfilms überhaupt befänden. Sogar Wiesen
liess Antonioni künstlich anstreichen, um den gewollten Effekt zu erzielen,

Farbwirkungen, die an expressionistische Malerei erinnerten. Sehr
psychologisch und für einen Italiener unerhört exakt und konsequent
passte er die Farben dem jeweiligen Klima der Erzählung an, faszinierend

für jeden, der die Farbe liebt. Möglich, dass es ihm auch darum
ging, das phosphoreszierende Farbenspiel, das bekanntlich gewissen
Fäulniserscheinungen eigen ist, wiederzugeben und damit die pessimistische

Aussage über unsere Welt noch zu verstärken. Auf jeden Fall
ist der Film farbkünstlerisch eine Leistung.

Aber ist er deswegen ein guter Film, zu dem wir Ja sagen
können? Wir glauben nicht. Der Bildzauber, und wäre er noch viel
intensiver, darf uns nicht dazu verführen, einen Inhalt als gut anzuerkennen,
der allem, für was wir einstehen, ins Gesicht schlägt. Es erheben sich
hier wieder einmal grundsätzliche Fragen der evangelischen Filmkritik,
besonders in Bezug auf ihre Verhältnisse zum Künstlerischen. Auch wir
wissen, dass Kunst ein grosses Geschenk, eine Gnade ist. Das Schöne
ist ein Urphänomen, das theologisch auch schon als Ausstrahlung des
hl. Geistes in die Welt hinaus aufgefasst wurde. Andererseits ist aber
auch behauptet worden, Schönheit sei immer gestaltete Wahrheit.

Wir halten diesen Satz nur für bedingt richtig. Er gilt dort, wo
die Aussage nur durch das Bild erfolgt, also zum Beispiel in der Malerei.

Ein schönes Bild ist immer innerlich wahr. Ganz anders liegen die
Verhältnisse dort, wo ein Geschehen gezeigt wird, wo die Information
nicht nur durch ein Bild, sondern durch den Ablauf von Ereignissen
erfolgt (wenn auch durch eine rasche Bilderfolge verursacht). Hier kann
für uns die formale Schönheit eines Films nicht ausschlaggebend sein,
sondern nur die Aussage, die Information desselben, ihr Wert oder ihre
besondere "Schönheit", wenn man so will. Aber diese Aussage von
Antonioni in der "Roten Wüste" stimmt nicht, sie stimmte schon früher
nicht und heute noch weniger. Es ist nicht wahr, dass sich niemand
eines unglücklichen Menschen wirklich annimmt, der durch einen
Autounfall krank geworden ist, ihn herumirren lässt, sich sets gegen seine
Wünsche stellt. Es hat zu allen Zeiten Leute gegeben, die Andern immer
wieder selbstlos geholfen haben, das weiss auch Antonioni. Aber bei
ihm sind alle Menschen im Grunde auch Egoisten, die sich immer nur
mit ihrer eigenen, werten Person befassen. Er könnte auch keine Andern
brauchen, sie würden seinen fanatischen Pessimismus zu Schanden
machen. Entscheidend ist aber, dass die Schöpfung das Werk Gottes ist,
und damit die Menschen Geschöpfe Gottes (worin wir uns auch mit Fellini
treffen). Und dass wir auch verantwortlich für einander sind, ferner
dass, wenn die Welt in den Abgrund rollt, es unsere Schuld ist. Den
Standpunkt "jenseits von Gut und Böse", den Antonioni für seine
Menschen verkündet, müssen wir entschieden ablehnen und damit auch seinen
Film. Dass dieser in einem verführerischen Gewand daherkommt, dessen

Schönheit wir anerkennen, hindert uns nicht daran, den Film trotzdem

als unwahr und konstruiert-verlogen abzulehnen. Gerade dass
Antonioni fähig ist, formal-künstlerische Filme von Rang herzustellen,
beweist, dass die Erde nicht dieser elende, miserable verständnislose
Höllenort ist, als den Antonioni sie immer wieder hinzustellen surfit,

alle gesunden und heilenden Kräfte bewusst unterschlagend.
Wenn darauf gesagt wurde, dass Schönheit eben an sich schon

eine heilende Kraft darstelle, indem sie alles Menschliche in die Nähe
des Göttlichen rücke, so kann dies auf Antonioni nicht zutreffen. Gewiss
ist dies richtig, aber ist das, was Antonioni zu bieten hat, denn Echt-
Menschliches? Wir haben schon oben nachgewiesen, wie falsch und
schief er aus seinem fanatischen Pessimismus heraus Menschentum
darstellt, wie er Wesentliches unterschlägt. Diese entseelte, zutiefst
korrupte Scheinwelt wird dadurch nicht besser, dass sie in raffinierten
Farben schillert, dass ein grosser Zug darin erkennbar wird. Was darin
geschieht, ist trotz aller Farbenpracht hässlich, krankhaft, unwahr und
ungesund, jeden Sinnes entleert. Auf solche Filme können wir verzichten.

Wir müssen uns dagegen wehren, dass derart negative Substanz
auf die Leinwand geschmuggelt wird, auch wenn der Mantel, den sie
trägt, noch so verführerisch schimmert. Vom Göttlichen ist sie jedenfalls

weiter als mancher schlichtere Film entfernt. Was faul ist, kann
nicht veredelt, höchstens getarnt werden. Die Einstellung des
protestierenden Publikums zu dem Film am Festival von Venedig in der Arena

ist gewiss nicht unverständlich. Es vermochte nirgends mehr einen
Spiegel zu entdecken.

Die nur-aesthetische Wertung eines Films ohne Rücksicht auf
die Qualität seiner Aussage beruht bei tieferer Untersuchung auf einer
andern Auffassung von Humanismus. Wenn erklärt wird, es müssten
alle menschlichen Erscheinungen im Film gebilligt werden, auch der
abgründigste Pessimismus, der lebensfeindlichste Nihilismus, der
materialistisch denkende Atheismus, usw., wenn nur eine echte Ueberzeu-
gung dahinter stehe, und das Ganze in guter künstlerischer Form
gestaltet sei, so vermögen wir dem nicht zu folgen. Wir müssen uns das
Recht vorbehalten, auch in der Filmkritik Ueberzeugungen zwar zu
respektieren, was selbstverständlich ist, sie aber auch nötigenfalls
entschieden abzulehnen, wenn sie uns als falsch erscheinen. Die Voraus-
setzungslosigkeit nach dem gemütlichen Stammtisch-Grundsatz
"Menschen, Menschen san mer alle" ist eine Sackgasse, die nirgends
hinführt, ein deutliches Zeichen der Schwäche, nicht der Stärke, ein Symptom

der Resignation, des Verzichts, der Abdankung. Wir sind aufgerufen,

auch in der Filmkritik gegen alle negativen, lebensverneinenden,
apathisch resignierenden ausweglosen Tendenzen Stellung zu nehmen,
auch in verlockendem Gewände.

Es ist schon gefragt worden, warum wir denn Bergmann nicht
ebenso ablehnten wie Antonioni, er, der doch im "Schweigen" eine
ebenso ablehnende Stellung eingenommen habe, wie dieser. Hier wird
der grundsätzliche Unterschied zwischen den beiden Regisseuren
verkannt. Bergman steht keineswegs auf dem Standpunkt, dass die ganze
Schöpfung ein Teufelswerk sei, dessen arme Opfer die Menschen seien,
die nicht aus dem über sie verhängten Zuchthaus der Einsamkeit heraus
könnten. Bei Bergman steht nicht das ganze Dasein zur Diskussion,
sondern immer wieder die Menschen in ihren Beziehungen zu Gott und
untereinander. Sie sind nicht nur unter einem unentrinnbaren Verhängnis

Leidende, sondern schaffen sich durch ihre Schwächen, ihre bösen
oder guten Aktionen oder Unterlassungen ihr Schicksal selbst. In der
Welt selber, in der Schöpfung, gefällt es Bergman soweit ganz gut. Das
gestattet ihm zum Beispiel auch, kurz nach dem "Schweigen" mit seiner
erschütternden Gottesferne, eine heitere Komödie bis zum Schwank zu
drehen (teilweise etwas missraten), weil er sehr wohl weiss, dass es
auch andere zu Recht fröhliche Menschen gibt und die Welt auch heiter
sein kann. Seine Menschen wissen sehr wohl, was gut und böse ist, sie
sind nicht nur die Opfer einer dritten, unerklärlichen Macht. Für
Antonioni wäre die Schaffung einer heiteren Komödie infolge seines
Pessimismus schlechthin unmöglich; wer die Welt nur als einen höllischen
Ort empfindet wie er, dem vergeht das Lachen. Jedenfalls müsste er
vorher alles, was er jetzt verkündet, abschwören. Bergman einen Vor-
würf daraus zu machen, dass er jetzt auf das "Schweigen" eine Komödie"
folgen lässt, ist gänzlich fehl am Platz; beides gehört zum Leben.

So brauchen wir die Grenze nur gegen jenen enger zu ziehen,
der glaubt, das gesamte Dasein an sich mit allem, was es hervorgebracht

hat bis zur technischen Zivilisation, ohne Rücksicht auf die
heilenden Kräfte, anzugreifen. Wer sich aber im Film um die Darstellung
der Menschen in ihrer unendlichen Vielfalt, ihren Beziehungen und
Situationen redlich bemüht, bei dem kennen wir ausser den selbstverständlichen

der anerkannten Sittlichkeit keine Grenzen. Künstlerische Form
ist dabei wichtig, doch kann sie nicht die letzte Entscheidung diktieren.

12


	Grenzen

