
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 15 (1963)

Heft: 17

Artikel: Pfadi

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT IM RADIO

DIE ZUKUNFT DER CHRISTLICHEN MISSIONEN
IN AFRIKA

ZS. Das Verschwinden der weissen Kolonialherrschaft in Afrika
hat selbstverständlich auf die von Europa und Amerika aus gegründeten

Missionen eine grosse Auswirkung gehabt und sie zum Umlernen
und Neu-Denken in fast allen wichtigen Punkten gezwungen. Im
englischen Radio hat eine gute Kennerin der Verhältnisse, Frau Mitchison,
sich besonders zu der ausschlaggebenden Frage geäussert, welcher
Zukunft die Missionen unter den gänzlich veränderten Verhältnissen
entgegengehen.

In Afrika selbst gibt es heute noch Weisse, die der Auffassung
sind, die Missionen taugten überhaupt nichts. Manche sehen in ihnen
nur jene Zentren, welche die Schwarzen hellhörig machten und sie
veranlassten, Löhne zu fordern, welche eine auf billige Arbeitskräfte
aufgebaute Wirtschaft zerstörten. Auf der andern Seite aber wären sie
höchst ärgerlich, wenn die Neger weder lesen noch schreiben könnten
und nicht einmal imstande wären, Instruktionen für Maschinen zu
lesen. Für die Missionsschulen müssen die Weissen aber keinen Rappen
beitragen, oder wenn sie freiwillig etwas tun, jedenfalls viel weniger
als normal. Die Mittel für diese Schulen kommen meist von den Eltern
der Schüler und einigen Gönnern.

Etwas Anderes sind jene Weissen, welche sich unsicher über den
zivilisierenden Einfluss und die europäischen Werte fühlen, und die
sich fragen, ob wir überhaupt die Legitimation hätten, Andere zu
bekehren. Sie sind gewöhnlich der Auffassung, in den Missionsschulen
hole man sich ein gefährlich falsches Bild von der Welt. Begriffe wie
"Sünde" könnten heute nicht angewandt werden, woselbst grosse Sünden
nicht persönlich, sondern von der Gesellschaft betrieben, also sozialer

Art seien. Meistens kennen sie aber eine Mission, die sie ausnehmen,

weil dort ein Prediger oder Lehrer tätig sei, der eine glänzende
und eindrucksvolle Persönlichkeit darstelle, der nur Gutes tue, wie
immer man es betrachte.

Viel wichtiger aber als diese Reaktionen von weissen Afrikanern
sind jene von schwarzen. Es gibt wohl kaum jemand von ihnen, der
nicht eine gute Erinnerung an jene Mission hätte, wo er erzogen wurde,
und die meisten älteren Schwarzen begannen ihre Laufbahn in den
Missionsschulen. Doch hat hier die Politik in vielen Fällen hineingespielt,
welche sich als kräftiger erwies als die ursprüngliche Zuneigung. Aus
den Knaben wurden rasch Männer, während die Mission versuchte, sie
weiterhin als Söhne und Kinder zu halten, weil die meisten Missionen
es nicht lieben, wenn ihre Kinder gross und erwachsen werden.

Sehr benachteiligt sind die Missionen durch ihre Herkunft und
Verflechtung mit Europa. Es hilft hier nicht viel, dass sie behaupten,
eine Universal-Religion zu vertreten. Die Wirkung war doch die, dass
jedes afrikanische Kind bis jetzt glaubte, Christus sei in England
geboren. Auch gibt es bittere afrikanische Sprichwörter, welche Missionar

und Handelsmann miteinander in Verbindung bringen. Es spielt
hier mit, dass das Haus eines Missionars in Afrika gewöhnlich nicht
wie ein afrikanisches Haus, sondern wie dasjenige eines weissen
Kaufmannes aussieht. Er liest die gleichen Zeitungen wie dieser, isst die
gleiche Nahrung, hat viele Sympathien und Liebhabereien mit diesem
gemeinsam. Viele von den älteren Missionaren fühlten sich auch als
Vorläufer des Handels, der ihnen als einzige Rettung vor Krieg und
Sklaverei erschien, als ein Helfer zur Hebung des Lebensstandards.
Keinen Augenblick fiel ihnen ein, dass sie auf diese Weise etwas
Fragwürdiges begingen, da die Ideen der Konkurrenz, des Erfolges und des
Geldanhäufens den alten Stammesideen des Zusammenseins und der
Zusammenarbeit zuwiderlaufen. Die meisten Missionare sahen es als
selbstverständlich an, dass sie mit allen ihren moralischen und
gesetzlichen Auffassungen ganz einfach recht hatten, überhaupt mit allen
ihren Werturteilen. Es herrschte eine Art von Klerikalismus unter
ihnen, der sich einfach auf Autorität stützte, die sie als selbstverständlich

ansahen. Höchstens dass sie hie und da gewisse Aspekte von
Eingeborenen-Sitten tolerierten, welche sie an ihre christliche Kultur
anpassen zu können glaubten. Kaum, dass sie jemals an die Möglichkeit
dachten,dass ein Brauch eine andere weltanschauliche oder moralische
Idee verkörpere. Noch weniger waren sie gewillt, diese Sitten ernst
zu nehmen.

Hier scheint das Ende des Kolonialismus eine glückliche Wandlung

herbeizuführen. Selbstverständlich haben viele Missionare Mühe,
afrikanische Glaubensansichten und Sitten als wertvoll zu betrachten,
oder wenigstens anzuerkennen, dass sie eine moralische Ordnung
darstellen. Das strenge Beharren der Missionare auf Trennung von Körper
und Seele und auf der persönlichen Konversion hat viel Wertvolles
zerstört, ohne einen brauchbaren Ersatz an seine Stelle zu setzen. Der
Afrikaner ist nun einmal kein Individualist; der eine stützt hier den
andern auch in den Glaubensansichten. Dazu kommt nun aber, dass die
Afrikaner, je gebildeter und geschulter siê werden, je mehr sie die
Vorgänge auf der Welt betrachten, sehr kritisch auf Dinge wie den kalten

Krieg zu blicken beginnen. Da müssen sich auch die Missionen
umstellen. Es gibt bereits vollständig integrierte, rein afrikanische
Kirchen, die keine besondern Bande mehr mit europäischen verbinden. Sie
werden zweifellos das Christentum beeinflussen, das sich schliesslich

auf der protestantischen Seite dadurch zu neuer Gestaltung durchringen
wird. Jedenfalls etwas vitaler, und nicht mehr nur für den Sonntag.

Das ganze kirchliche Fühlen wird anders werden. In Nyasaland,
wo eine sehr gute Tradition durch schottische, reformierte Missionare
geschaffen wurde, die nicht den Kaufleuten halfen, entstand eine Kirche,

welche wirklich auch politisch die Ueberzeugungen des Nyasa-
Volkes vertritt. Die nationalistischen Führer stärkten sich im Gefängnis

gegenseitig durch Gebete und schrieben ausgezeichnete Kirchenlieder.

Die schottischen Missionare unterstützten sie und wurden dafür
von andern Weissen als Kommunisten verschrien. In der presbyte-
rianischen (reformierten) Kirche von Centrai-Afrika gibt es weisse
schottische Pfarrer, welche schwarze Vorgesetzte haben. Andere
Kirchen haben begonnen, sie zu unterstützen, so zum Beispiel die holländische

reformierte Kirche, die mit den strengen Doktrinen ihrer
Mutter-Kirche brach. Das ist ein grosser Wandel: er bedeutet die Annahme

Afrikas durch die Europäer.
Auch in Nairobi befindet sich eine Kirche, die mit dem alten

Missionskonzept gebrochen hat und einen besonders schweren Teil
Afrikas "angenommen" hat, der voll von schmerzlichsten und peinlichen
Erinnerungen ist, die vergessen und vergeben werden müssen, von
beiden Seiten. Es war hier erhebend, erzählt Frau Mitchison, die Heime

der Missionare zu besuchen, die sich allerdings heute kaum mehr
so nennen, weil sie sich mehr als Mitarbeiter auf einem schwierigen
und gefährlichen Feld fühlen. Sie wohnen nicht mehr in dem bequemen,
weissen Nairobi, sondern in schwarzen Stadtgebieten, unter dem Volk,
das nichts annimmt, wenn es von oben gegeben wird, wohl aber vom
Bruder.

Gewiss, all das ist eine Art von Politik. Es bedeutet, dass damit
Schluss gemacht werden muss, nur die Kirche der Respektablen zu
sein, welche die Dinge so stehen lassen möchten, wie sie sind. Sie
muss sich erinnern, dass sie die Kirche der Sünder ist, die einander
helfen müssen, die neue Wege suchen muss. Selbst innerhalb der
holländischen reformierten Kirche, die stark der "Apartheid" in Süd-
Afrika huldigt, hat sich ein Widerstand gegen die Rassentrennung
herausgebildet. Doch wollen natürlich viele Afrikaner nichts von ihr wissen.

Einer ihrer Schüler erklärte kürzlich, er nehme alle christlichen
Werte an, wolle aber keiner Kirche mehr angehören, was ihm heftige
Angriffe von weisser Seite eintrug, natürlich ohne Erfolg. Viele
Schwarze stimmten ihm zu. Die römische Kirche sucht sich die
unglückliche Apartheid-Politik zunutze zu machen, doch ist sie trotz
ihrer grossen Geldmittel durch ihre enge Verbindung mit dem schwer
angegriffenen Portugal in schwarzen Augen kompromittiert.

Auch in Afrika muss unterschieden werden zwischen Jenen, für
die das Christentum eine Wirklichkeit, eine Aufgabe, und zwar
wahrscheinlich eine schwere, bedeutet, und den Andern, für die es einfach
das Gegebene ist. Sobald in Afrika ein Häuptling getauft wurde, wurde
seine Kirche zu einem Standessymbol und die Taufe grosse Mode.
Heute ist es mehr eine gesellschaftliche Angelegenheit, wie zum
Beispiel auch die kirchliche Trauung. Neben ihr gibt es dann noch ein
eingeborenes Gelage, das viel freier und fröhlicher als das vorangegangene,

weisse Hochzeitsessen ist. Frau Mitchison zieht daraus den

Schluss, dass es grundfalsch ist, Afrikaner als "Kinder" zu betrachten,

denen wir all unsere gescheiten Ideen bloss eintrichtern müssten.
Solange der Afrikaner nicht als ein voller, gleichwertiger Mensch
betrachtet wird, hat das Christentum wenig Sinn. Geschieht das aber,
dann wird der Neger den Weissen in der gleichen Art ansehen, was
überaus wichtig ist. Denn für viele Schwarze ist der Weisse heute,
leider nur allzu verständlich, der Feind,mit dem als Freund und als
Persönlichkeit nur schwierig zu verkehren sei. Und ferner würden
dann die christlichen Grundsätze von Brüderlichkeit, Generosität und

Vergeben endlich einen wirklichen Sinn bekommen, statt blosse Phrasen

zu bleiben. Nur hier liegt für das Christentum noch Zukunft.

Von Frau zu Frau

PFADI

EB. Im Bergdorf, in dem wir unsere Ferien verbrachten, war
ein grosses Pfadilager. Sie mussten es herrlich gehabt haben da oben
am Waldrand mit dem Blick ins Tal und auf die gegenüberliegenden
Berge. Das Wetter war prächtig, und am Abend breitete sich die
eigenartige Stimmung, die ein Lagerfeuer zu schaffen vermag, bis zu
uns aus.

Aber nun weiss ich tatsächlich nicht, bin ich so alt geworden,
dass ich Pfadi nicht mehr verstehe, oder sind Pfadi heute anders,
oder war das Beispiel in mancher Beziehung nicht "pfadigerecht".
Ich wüsste gerne, was Junge, was Pfadi dazu sagen und werde wohl
dann und wann einen fragen. Aber eigentlich würde es mir leid tun,
wenn ich meine "Ansprüche" herunterschrauben müsste.

14



Da war das eine: Das Lager - ein grosses Lager, wie gesagt -
war auf einem schönen Hochplateau aufgestellt. Die Zelte waren offenbar

ziemlich freizügig, wo es der Zeltgruppe gerade gefiel, aufgestellt.

Ich habe das Jahr vorher ein Lager in der Nähe gesehen, dessen

Ordnung sehr viel straffer und einheitlicher war. Aber sehen wir
davon ab. Was mir aber missfiel: Zwei der Zelte bedeckten
hintereinander ausgerechnet die Fläche eines viel begangenen Wanderweges,
und die Fussgänger durften sich darum herum einen neuen Weg suchen.
Ueberschrift nach mir: Bequemlichkeit, Faulheit, Egoismus, alles
Wörter, die nach mir nicht zu einem Pfadilager passen. Es war doch
so bequem, gerade diesen Platz für Zelte zu benutzen. Man dachte nur
an sich selbst: das Zelt war rasch aufgebaut, man brauchte nicht zu
befürchten, dass Unebenheiten die Nachtruhe gefährden könnten, man
hatte gerade genug Schatten, um in einem kühlen Zelt übernachten zu
können. Die andern, die da durchkommen, gehen uns nichts an.

Ein zweites: Die katholischen Pfadi besuchten am Sonntag die
kleine reformierte Kirche des Dorfes und der Pfarrer sprach eine
Messe. Seien wir für Toleranz. Gut. Aber ich frage mich trotzdem,
ob es nicht eines Pfadis würdig gewesen wäre, den stündigen Weg in
die katholische Kapelle weiter unten zu wagen? Ein Pfadi ist für mich
immer noch der Inbegriff jenes jungen Menschen, der nicht verweichlicht

sein will. Aber vielleicht ist auch da die Zeit über meine
Vorstellung gewisser Begriffe hinweggegangen.

Ein drittes: Es mag paradox klingen, wenn ich den gleichen
Pfadi zu grosse Waghalsigkeit vorwerfe. Und doch hängt vielleicht
alles ein wenig zusammen. Vielleicht ist alles von zu wenig klarer
Einstellung zur Aufgabe abzuleiten. Ich habe gesehen, wie diese jungen

Menschen ohne Beisein eines Erwachsenen versuchten, an einer
30 - 40 Meter hohen Felswand ein Seil zu befestigen, um sich
anschliessend daran abzuseilen (ich wartete nicht, bis es so weit war).
Es handelte sich nicht etwa um eine harmlose Wand, sondern die
Pfadis hatten sie zu umgehen und von der Seite aufzusteigen. Mir
schien sie auf jeden Fall eine richtige Uebungswand für Kletterer unter

Anleitung eines Lehrers. Ich zögerte damals: Mache ich mich
mitschuldig, wenn ich vorbeigehe, ohne die Jungen zu warnen? Lachen
sie mich aus, wenn ich es tue? Ich bin vorbeigegangen, ohne etwas zu
sagen, aber ich habe heute noch ein unangenehmes Gefühl und schelte
mich feige.

Man möge mir verzeihen. Es mag sein, dass dies nur drei
unglückliche Beispiele aus einer grossen Reihe positiver Taten sind,
und es mag auch sein, dass das alles gar nicht so wichtig ist. Trotzdem

muss ich sagen, dass ich als Mutter dieser Pfadis in allen drei
Fällen nicht zufrieden gewesen wäre.

Die Stimme der Jungen

DIE NEUEN WELLEN

H

ken und schwachen Seiten machtvoll gegenwärtig erscheinen Hessen.
Sie brachen mit der Konvention der geradlinigen Bilderzählung, der
Illusionstechnik und trugen so als positive Bilanz eine Stilerneuerung
von grosser Breitenwirkung in die Welt hinaus.

Die Themenwahl und die Art zu drehen wurden bald vom Ausland
adaptiert, nach Ansicht der Franzosen aber ohne Berechtigung. In
Italien hatte sich der Bruch mit der Schule des Neorealismus, die
eigentlich gar nicht eines dogmatischen Charakters bezichtigt werden
darf, schon früher in langsamer Entwicklung abgezeichnet. Das nüchterne

Pathos der geschichtlich-politischen Analyse, der sozialen
Gestaltung des Lebens in einer Chronik, dann in distanzierter dramatischer

Erzählung, wurde zunächst von Federico Fellini abgewandelt.
Er prägte einen persönlichen, religiösen Realismus, der in die
künstlerische Mythologie führte. Von Michelangelo Antonioni, dem
verzweifelten Pessimisten wurde die ganze Lebenssicht in die
Aussichtslosigkeit einer Rettung gesteigert. Er schuf die lichtlosen
Metapher einer Welt, in welcher es keine Kommunikation zwischen
Mann und Frau, zwischen Liebenden mehr gibt. Diese "Irrationalität
des Daseins", gleichermassen bei Fellini ("La dolce vita") und dem
links stëhenden Antonioni ("L'eclisse") vorherrschend, steht dem
durch Revolte aufgelösten Pessimismus von Luchino Visconti ("Rocco
e i suoi fratelli") gegenüber. In seiner von Sensibilität und Poesie
durchdrungenen sozialen Analyse scheitert zwar die Auflehnung an
Unzulänglichkeit und falscher Stellung in der Gegenwart, wird aber
trotzdem von einem durch die marxistische Sicht getragenen Optimismus

in die Zukunft geführt. Für eine selbsttragende Aussenseiterproduktion
ist die filmwirtschaftliche Struktur Italiens sehr ungünstig;

so mussten sich Francesco Rosi ("Salvatore Giuliano"), Elio Petri
("L'Assassino"), Valerio Zurlini ("Cronaca familiäre") und andere
denn damit begnügen, ihre antikonformistischen Talente der herkömmlichen

Produktion zu unterstellen. Dies taten sie auf die Gefahr hin,
auf teilweise ausgefahrene Geleise gedrängt zu werden, da ihnen
selbstverständlich nicht die selbe Freiheit wie den drei Grossen
zugestanden wurde.

In England waren schon seit Beginn der Fünfzigerjahre reformerische

Bestrebungen unter dem Namen "Free Cinema" im Fluss. Ihre
Führer waren Lindsay Anderson, Karel Reisz und andere schreibgewandte

Kritiker der Filmzeitschrift "Sight and Sound", welche sich
ihre Sporen im Kurzfilm abverdient hatten. Ihre Absicht war, die
Lauheit der Oeffentlichkeit dem Film gegenüber in ein Ernstnehmen
als Kunstgattung zu wandeln. Zudem wandten sie sich gegen die
Risikoscheue der Londoner Gesellschaften, die Monopolisierung des
Verleihs und gegen die Arbeitergewerkschaften mit ihren unzeitgemässen
Verordnungen über die Anstellung des technischen Personals.

An die klassische englische Dokumentarfilmschule Griersons
anknüpfend, übertrug Tony Richardson John Osbornes' literarischen
Begriff des "angry young man" auf die Leinwand. Bryan Forbes
verband Geschmack und Geschäft in "The Angry Silence", während Jack
Clayton den unbequemen "Room at the Top" herausbrachte. Da sich
die Rebellion nicht nur auf einen leeren Formalismus beschränkte,
sondern sich in echter Verbundenheit mit den Problemen des Alltags
zeigte, waren Werke wie "Saturdy Night and Sunday Morning"
(Reisz), "A Taste of Honey" und John Schlesingers "A Kind of Loving')
möglich. Der geringen Gestehungskosten wegen waren diese Werke

Daneben gab es, wie überall, zahllose Mitläufer und
Konjunkturritter, die in der Meinung, das Filmen als Handwerk

zu beherrschen, ohne aber an einer Schule gewesen zu
sein oder bei einem Altmeister assistiert zu haben, Hunderttausende

von Franken aus Produzenten (vor allem dem
verdienten Pierre Braunberger) herauslockten. Das Resultat
war, dass 1962 von über 50 begonnenen Filmen 35 fertiggestellt

wurden und davon nur zwanzig einen Verleiher fanden.
Sie hatten sich von den ersten finanziellen Grosserfolgen der
"neuen" Filme, welche 1956 von Roger Vadim begonnen wurden,

indem er in "Et dieu créa la femme" die zugkräftige
Brigitte Bardot herausbrachte, blenden lassen. Sie wurden
nicht gewahr, dass trotz der beinahe vollständigen Verdrängung

der Altmeister und deren teilweisen riesigen
Verlustgeschäften auch der "Nouvelle Vague" nicht nur lauter Glück
beschieden war.

Man mag gegen diese dem Geiste Vigos nacheifernden
und den formalen Spuren Renoirs folgenden Jüngern des
"film d'auteur" ins Feld führen, was man will. Man kann
sie als Zertrümmerer der Fassade, bezeichnen, welche
einen Einbruch in die Zwischenzonen der Realität, in die
Empfindungs-, Vorstellungs- und Gedankenwelt bewerkstelligten

und dies in lobenswerter Weise von aussen her oder
in literarischer Ueberhöhung von innen her anstrebten. Oder
man kann ihnen vorwerfen, dass sie sich in blinder,
subjektiver Selbstbemitleidung, artistischer Selbstmystifizie-
rung, in überspanntem Manierismus, ohne inneren Halt
und mit Unehrlichkeit erfüllt, auf esoterischen,
sophistischen oder nur schockierenden Voraussetzungen
breitmachten. Das Verdienst aber muss man ihnen zugestehen,
dass sie sich in ihrem Experimentieren wirksam gegen eine
künstlerische Erdrosselung gewehrt haben, sich später
einer Intimität, dem spontan Natürlichen eines modernen
Kammerspiels zuwandten und den Menschen in seinen star-

Eine melancholische Geschichte zweier Brüder erzählt Zurlini in seinem Film
Tagebuch eines Sünders"

15


	Pfadi

