
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 15 (1963)

Heft: 25

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

DAS IRRLICHT
(Le feu follet)

Produktion: Frankreich
Regie: Louis Malle
Besetzung: Maurice Ronet, Lana Skerna, Ursula Kïibler,

Hubert Deschamps
Verleih: Monopol-Films

FH. Es ist kein angenehmes Gefühl, einem Menschen zuzusehen,
der noch in jungen Jahren freiwillig auf sein Grab zuschlendert und sich
dabei eifrig bemüht, seine Handlungsweise vor sich und der Welt zu
rechtfertigen. Besonders wenn es so eindringlich und künstlerisch
geschieht wie hier.

Alain, der anti-heldische Held, hat Jahre "existenzialistisch"
nur sich selbst und dem süssen Augenblick gelebt: Frauen, Alkohol, tolle

Feste und schliesslich die Notwendigkeit, sich in einer psychiatrischen

Klinik vom Alkohol zu entgiften, besonders nachdem er in einer
Nacht im Rausch sich an der ewigen Flamme auf der Grabplatte des
unbekannten Soldaten in Paris zum Schlafen niederlegte. Die Entwöhnungskur

scheint erfolgreich, der Arzt erklärt ihn als geheilt, aber Alain
kommt sich in der Gesellschaft völlig verloren vor. Er ist überzeugt,
dass es für ihn keine Möglichkeit des Weiterlebens gibt und schreibt sein
beschlossenes Sterbedatum sogar mit Kreide auf den Spiegel. Noch 48
Stunden will er leben, Abschied nehmen von den Freunden und Freundin-
nen-und vielleicht doch noch etwas finden, das ihm das Leben wert
machen könnte.

Aber schon in der Liebe tritt ihm das Vergängliche entgegen.
Und überall, wo er mit den alten Freunden von einst zusammentrifft,
erkennt er Veränderungen, die ihm als Verfallserscheinungen vorkommen,
muss er sogar Demütigungen ernten, kann er bei dieser im ganzen im
Sinken begriffenen zeitgenössischen Gesellschaft keinen Kontakt mehr
finden, wird er in seinem Entschluss bis zur Endgültigkeit bestärkt.
Nirgends die Zeichen einer innern Erneuerung. Spiessbürgertum,
Rückkehr zum frühern Lasterleben, gute Worte ohne Substanz bekommt
er zu hören oder werden ihm vorgeschlagen. Niemand kennt den Abgrund
seiner Einsamkeit. Er kehrt zurück und stirbt mit einem Protest gegen
alle:"Ich lösche mich aus, weil Ihr mich nicht geliebt habt, weil ich
Euch nicht zu lieben vermochte".

Selten ist die Verneinung des Lebens so eindrücklich geschildert
worden. Ronet gibt eine ausgezeichnete Leistung in der Hauptrolle, und
Malle hat es verstanden, selbst die Szenen in dem einsamen Wohnzimmer

der Klinik mit knisternder, psychologischer Spannung zu erfüllen.
Alles wirkt nicht nur logisch, sondern auch gefühlsmässig überzeugend.
Die Szenen wirken geschlossen, manchmal fast allzu knapp, reflektieren

aber wirksam und raffiniert die nihilistische Grundüberzeugung des
Films, die wohl auch diejenige von Malle ist, künstlerisch hervorragend

geformt.
Und hier liegt der Punkt, wo sich der Film ins Allgemein-

Menschliche erhebt. Es ist gesagt worden, es handle sich eben um einen
Sonderfall eines kranken Menschen, der ob der Enttäuschungen, die ihm
das "süsse Leben" gebracht hat, dem Alkohol verfällt, den Rückweg ins
Leben nicht mehr findet und dessen Lebenswillen ob all dem zerbricht.

Aber er ist mehr als eine blosse verfilmte Krankengeschichte, ganz
abgesehen von allen künstlerischen Qualitäten. Zwar ist der Film nicht
etwa ein Protest gegen das Leben an sich, wie bei einem echten Depressiven,

sondern nur ein solcher gegen unsere heutige geistige Situation,
gegen unsere Gesellschaft, ihre negativen Qualitäten. Es wird nicht
grundsätzlich die Verlorenheit des Menschen gepredigt. Malle gibt durch
Alain zu, dass das Leben ganz anders sein könnte. Wir befinden uns
hier nicht in der Nähe eines grundsätzlichen Pessimismus, wie bei
Antonioni, sondern die Verantwortlichkeit der Umwelt wird unterstrichen:

"Eure Schuld! " Dass allerdings eine so korrupte und gleichgültige
Gesellschaft überhaupt entstehen konnte, darüber äussert sich der Film
nicht weiter, es bleibt bei der blossen Tatsachenfeststellung; hier
besteht eine Lücke.

Von uns aus gesehen, ist diese Lücke ein Abgrund, der uns von
Malle trennt. Es ist die Schuld, der alte Sündenfall der Menschen, dass
sie so sind, und nicht die Schuld des "Lebens". Das hätte klarer im
Film zum Ausdruck kommen müssen. Dann wäre auch das Grundübel
dieser Gesellschaft zum Vorschein gekommen: ihre Glaubenslosigkeit.
Auch jene Alains. Aber dadurch wäre Malle überfordert gewesen, das
konnte er nicht geben. Wir haben einst vor Jahren mit ihm kurz gesprochen,

und er hat uns erklärt, dass er mit dem christlichen Glauben
nichts anfangen könne. "In den katholischen Kirchen wird fortlaufend
dasselbe heruntergeleiert, und in den protestantischen ebenfalls, dass
wir alle Sünder seien und nur durch den Glauben gerettet werden könnten.

Es ist jahraus, jahrein immer die gleiche Sauce. Was kann man
damit im Leben anfangen? Wenn das die Hauptstücke eines Glaubens
sind, dann ist das eine praktisch wertlose Sache. Wenn ich einen Glauben

hätte, müsste er mich in erster Linie lehren zu leben, müsste ein
unablässiger Treibstoff sein, Dynamit, oder doch wenigstens Benzin.
Aber diese Hauptstücke der Kirchen sind nicht einmal Wasser, sie können

einem höchstens den Motor noch kaputt machen. Sie sind aber auch
falsch, denn heisst es denn nicht, dass die Menschen an ihren Früchten
erkannt werden sollen? Wie aber soll ich mit den ewig wiederholten
Glaubenssätzen lernen, Früchte zu bringen? Das wäre das Wichtigste
an einem Glauben. Aber das hört man in den Kirchen nie. "

Glaubenslos, wie er ist, konnte Malle so fast nicht anders als
das Leben anzuzweifeln, und alle Menschen darin als hoffnungslos auf
schiefer Ebene darzustellen. Es gibt im ganzen Film keine einzige
positive Figur. Sie sehen alle nur sich selbst, auch Alain, dessen Tod uns

nicht erschüttern kann, ist er doch nur die unausweichliche
Konsequenz dieser ständigen Eigenbezüglichkeit. Dabei hätte
gerade er nach seinem Vorleben besondern Grund gehabt, keine

Kritik an den Andern zu üben, sondern mit dem Beispiel
voranzugehen. Dadurch, dass er erklärt, er habe die Andern
nicht lieben können, erweist er sich keineswegs als besser,
keineswegs als achtenswerter Mensch, der nicht zuerst
darnach frägt, ob ihn die andern lieben. Alain ist im Grunde
beleidigt, dass sich die andern nicht viel mehr um ihn
kümmern, ohne auch nur daran zu denken, sich vorbehaltlos
zuerst einmal um sie zu kümmern, sie nicht nur gefühlsmässig

zu lieben, was billig ist, sondern durch tätige Hilfe.Dann
wäre seine Einsamkeit rasch verflogen, denn wer andern hilft,
ist nie allein. Millionen leben auf der Welt darnach, ohne
sich darum zu kümmern, ob sie geliebt werden. Sie wissen
auch sehr wohl, haben es vielleicht selbst erfahren, wie korrupt

die Welt sein kann, aber sie haben keine Zeit, darüber
zu brüten, sie arbeiten "dennoch".

So müssen wir zu diesem künstlerisch hervorragenden
Film inhaltlich ein Fragezeichen setzen. Es wäre für

gewisse, sicher begabte französische und italienische
Filmschöpfer Zeit, sich über die richtige Haltung des Menschen
in korrupter und verdorbener Zeit klar zu werden, bevor sie
zur Zeitkritik ansetzen. Dann wird sich auch rasch ergeben,
dass selbst die schlimmsten gesellschaftlichen Zustände
keinen Selbstmord rechtfertigen.

HARAKIRI

Produktion: Japan
Regie: Masaki Kobayaschi
Besetzung: Tatsuva Nakadai
Verleih: Sadfi

FH. Der Film erregte letzten Frühling in Cannes Aufsehen
und heftige Diskussionen. Die Japaner hatten ihn nur zögernd nach
Europa gesandt, sie glaubten, er würde hier keine Resonanz finden,
ja abstossend wirken. Damit täuschten sie sich, der Eindruck war
nachhaltig und wird es auch bei uns sein.

Dem Regisseur ging es, wie seinerzeit in seinem Erstling
"Barfuss durch die Hölle" um eine Kritik an dem strengen Samurai-
Geist, der noch heute in einem Teil Japans lebendig ist, und den er für

Vergebens sucht im "Irrlicht" der Mann wieder Kontakt mit frühern Freunden. Nichts
kann ihn mehr vom Wert des Daseins überzeugen.

2



alles Unheil, das seinem Land widerfahren ist, schon immer verantwortlich
machte. Das ist ihm hervorragend gelungen. Die Erzählung schildert

einen Vorfall aus dem 17. Jahrhundert. Ein grosser Feudalherr ist seiner

Stellung entsetzt worden, und seine Ritter oder Samurais müssen
vegetieren. Einer erträgt das nicht mehr und bittet um die Erlaubnis
Harakiri begehn zu dürfen. Doch meint eres ernst?Es kommt vor,dass
Samurais nur zum Schein solche Wünsche äussern, um Geld zu erbetteln
in letzter Minute, wie auch sein Schwiegersohn, der mit einem Bambusschwert

erschien, dann aber gezwungen wurde, sich damit qualvoll zu
entleiben. Auch das will der Samurai rächen. Er fordert den ganzen
Clan seines Herrn zum letzten Kampf heraus und entlarvt sie, denen
die berühmte Samurai-Ehre nur eine Fassade geworden ist. Stolz gibt
er sich nachher selbst den Tod durch Harakiri - ein letzter, aber echter

Samurai.
Es ist ein Werk von fast antiker Strenge, wenn darin auch wilde,

naturalistische Urlaute der Kämpfenden hörbar werden. Gekämpft und
geblutet wird hier unmässig, und der wichtigste Kampf ist jener des
Regisseurs gegen den in Japan immer noch hochgehaltenen Ehrenkampf
der Samurais. Kobayaschi ist Pazifist, wendet sich leidenschaftlich
gegen die Gewalt. Er hat ein scharfes Auge auf alles, was nach Kampf
aussieht und mit Kampf zusammenhängt. Er will dabei abschrecken, aber
tut dies auf grossartig stilisierte Weise, besonders in der Kampfszene
auf dem Felde, einem Meisterstück der Schauspielkunst. Ausgezeichnet
der Gegensatz zu diesen manchmal fast tänzerischen, leidenschaftlich
männlichen,hin und her wogenden, stürmischen Szenen das langsame,
strenge Zeremoniell, die unbeweglich sitzend geführten Auseinandersetzungen,

das ganze, feierliche Ritual des Harakiri, alles mit einer überaus

wendigen Kamera, welche auch im langsamen Geschehen innerlich
vibriert, stilrein festgehalten.

Denn es ist ein raffiniert stilisierter Film, mit der Gebärde des
uralten No-Theaters. Man hat ihn als naturalistisch bezeichnet,und er
besitzt schreckliche Szenen, eine zerdehnte Lust an der Qual, die auf
viele Menschen abstossend wirken muss. Gewiss, auch in diesen
Augenblicken triumphiert mit dem Grässlichen die Grossartigkeit - wozu
Wirkt es auf uns erhebend, reinigend, hilft es uns irgendwie, fördert es
uns, stärkt es unsere Seele?Wir glauben nicht, uns hat es eher traurig
gestimmt, der Mensch im Banne stilisierter Ur-Instinkte, deprimierend.
Hinter dem dröhnenden Sadismus einzelner Stellen wird doch leicht auch
eine Berechnung auf Publikumswirkung spürbar. Anders als in "Barfuss
in der Hölle", wo es völlig im Stoff integriert und zur Charakterisierung
der Lage nötig war, erscheint hier das Grässliche nicht mit der
gleichen, zwingenden Notwendigkeit.

Doch es ist ein Werk hohen Ranges, ungewöhnlich, und der Angriff
auf die veralteten Samurai-Ehrbegriffe ist wirksam. Unsere christliche
Welt ist es nicht, doch vermittelt es Bilder von hervorragender Schönheit

und echt asiatischem Geist in seiner Grösse und seiner Beschränkung.

BANDITEN IN ORGOSOLO
(Banditi a Orgosolo)

Produktion: Italien
Regie: Vittorio de Seta
Besetzung: Laien
Verleih: Rialto-Films

liehen Erzählens, richtig nur im Blick auf die in die Einfachheit der
unpathetischen Lebenswirklichkeit zurückgeholten Poesie, auf die
Unverstelltheit, mit der die Menschen gesehen sind. Richtig auch ist es im
Blick auf den Umstand, dass Vittorio de Seta nur Laiendarsteller
verwendet - wie Flaherty in seinen unvergesslichen "Men of Aran"." Direkter,

wenn auch über den Umweg des neorealistischen Films der ersten
Nachkriegszeit, auf welchen der Dokumentarismus Flahertys eingewirkt
hatte, ist der Einfluss eben dieses neorealistischen Films erkennbar.
Der Stil der aller Selbstinterpretation sich entziehenden Chronik, der
Mut zur exemplarischen Prüfung der sozialen Zustände, die Perspektive
der zeitgeschichtlichen Analyse, die Auffassung, dass Laien, die
wirklichen Bauern und die wirklichen Arbeiter, sich selber am besten
darzustellen imstandé sind, weil ihre Menschlichkeit, durch ihre Existenz
und deren Bedingungen von Arbeit und Familie geprägt, authentisch ist -
überlegen damit jeder Menschlichkeit, die ein noch so einfühlsamer
Schauspieler nachzuempfinden vermöchte. Und in der Tat: sieht man diesen

Film, der unter Hirten am Orgosolo spielt, so wird man mit
Erstaunen inne, dass es keinen Schauspieler der Welt gibt, der so spielen
könnte, keinen Schauspieler, der so zu sein vermöchte, wie diese
Menschen sind, ohne je in Versuchung zu geraten, über ihr Sein hinaus auch
noch zu scheinen. Dass dem so ist, das allerdings ist das künstlerische
Verdienst Vittorio de Setas.

Die Geschichte ist knapp zu erzählen. Ein Hirte, der mit seinem
kleinen Bruder in der Einöde der Berge die Schafe hütet, gerät, weil
Banditen sich in seiner Hütte eingenistet hatten, in Verdacht, ebenfalls
ein Badit zu sein. Er ist es nicht. Er will redlich sein Leben verdienen,
ist stolz auf seine kleine Schafherde, freut sich, unter den Menschen
seines Dorfes zu leben. Aber das Schicksal hat ihn erfasst. Er kommt
von dem Verdacht nicht mehr los, und alles, was er nun tut, um den
Carabinieri zu entkommen, die ihn suchen, zuerst als Zeugen, dann aber
als Verbrecher, alles, was er aussinnt und unternimmt, verstrickt ihn
tief und tiefer in das, was er nicht sein wollte: ins Leben eines Banditen.

Das Schicksal ist unausweichlich, aus den Bedingungen dieses
Lebens am Orgosolo heraus, das, sozial gesehen, atavistisch ist, modern
nur dadurch, dass man aus Gewehren schiesst, sonst aber fremd gegenüber

den Forderungen und Verpflichtungen der Gesellschaft, des Staates,
der ja einzig in den Personen der Caribinieri auftritt, dieser Gendarmen,
die zudem nicht Leute aus dem eigenen Land sind, sondern Festlanditaliener.

Auf sich selbst zurückgewiesen, stolz, unmitteilsam, weil jedes
Wort verstricken könnte, misstrauisch gegen Fremde, und alles ist
fremd, was nicht im Bunde steht mit dem Dasein als Hirte, bleibt dem
Mann, der sich verdächtigt sieht, nichts anderes übrig als die Flucht
ins Banditentum, zuletzt - obwohl der Film das nicht mehr zeigt - ins
Verderben, ins Zuchthaus, wenn's übel kommt, in den Tod, wenn's
gnädig wird.

Und dieses Vollenden des Schicksals macht klar, dass Vittorio
de Seta, mag er formal auch Flaherty nahe stehen, ganz andern Geistes
als dieser ist. Für Flaherty bedeutete es den Sinn des Daseins erfüllen,
wenn der Mensch sich im Triumpf über die Natur erhob, im Widerstand
gegen die Elemente sich behauptete. Nichts von dem ist da bei Vittorio
de Seta, der, indem er den Vollzug des Schicksals an seinem beschei-

x

denen Helden aufzeigt, sich zum getreuen Deuter der Lebenswirklichkeit,
des Lebensbewusstseins dieser Hirten und Bauern auf Sardinien,

in Sardiniens innerstem Land macht. Eine alte, verloren geglaubte
Welt dringt herauf, die Welt von Menschen, die Ehre haben und aus
verlorener Ehre handeln, auch wenn dieses Handeln zum Tode führt;
Menschen, die sich ihrer Natur nicht widersetzen, die nicht reden, wo das

ms. Das Gebiet der Monte Orgosolo, im Herzen
Sardiniens, eine Bergwildnis, arm, karg, von Sonne überglüht

im Sommer, tief im Schnee versunken im Winter,
in den frühen Stunden des Tages von kalten Nebeln
heimgesucht, Heimat stiller, in sich gekehrter Bauern, Hirten

und Handwerker: diese Landschaft hat sich der junge
Vittorio de Seta seit langem zum Schauplatz seiner Filme

gemacht. Vittorio de Seta, anfangs Dreissig stehend,
kommt vom Dokumentarfilm her, und "Banditi a Orgosolo"

ist sein erster Spielfilm (vor drei Jahren enstan-
den, als bester der "Opere prime" am Festival von
Venedig 1961 ausgezeichnet und erst jetzt in unser Land
gekommen). Im Dokumentarfilm hat er zuerst die
Landschaft des Orgosolo, die Landschaft in den Gesichtern
dieser Bauern, Köhler und Hirten, ihr hartes, von aller
Bequemlichkeit entblösstes Leben ergründet. Es sind
schöne, tief gefühlte Filme über die einfachen
Handbewegungen der Menschen: das Holzschichten der Köhler
am Meiler, das Pressen des Schafkäses in die Holzform.
In diesen kleinen Filmen erhält die schlichte, doch das
Leben überhaupt erst ermöglichende Arbeit ihre Wahrheit

wieder zurück. Hier stimmt alles, weil jede Gebärde,

jede Mühe des Körpers unverbrüchlich im innigen
Zusammenhang mit der Existenz der nackten von der
Unwirtlichkeit der Landschaft bedrohnten Existenz steht.

Man könnte sagen, Vittorio de Seta sei, als er an
die Konzeption seines ersten Spielfilms heranging, von
Robert Flaherty, dem Altmeister des Dokumentarfilms,
beeinflusst worden. Das stimmt nur zum Teil, könnte
richtig sein wohl nur im Blick auf die Intensität des bild-

Von einem harten Leben in harter Landschaft (Sardinien) und ihrer kargen Schönheit
erzählt der Film "Banditen in Orgosolo"

3



Reden sie retten könnte, weil das Reden eben schon ein Verrat an ihrer
Natur wäre; Menschen, die sich fügen, weil sie Im-sich-Fügen ihre
Wahrheit erleben, unbewusst, ohne Erkenntnis ihrer inneren Grösse,
aber im Gefühl, das Richtige zu tun. Das ist, was an Vittorio de Setas
Film erschüttert.

Es mag zwar nicht müssig sein, zu fragen, wie weit ein solcher
Film gegenüber dem Festland Italien, gegenüber der Regierung, gegenüber

dem Sardinien bedrängenden modernen Menschentum eine Kritik
ist. Denn Kritik ist darin gewiss enthalten - Kritik, weil Liebe da ist
zu diesen Menschen, die - oberflächlich gesehen - zurückgeblieben sind,
die aber, innerlich begriffen, sie selber sind in einem Masse, das wir
nicht mehr haben. Und die man darum liebt. Nicht nur im Film. Nicht
nur in diesem Film, der ergreift in seiner Schlichtheit,eergreift in seiner

Menschlichkeit, und dem man lange nachsinnt, weil er so nahe am
Leben bleibt.

DER VERRUECKTE PROFESSOR
(The nutty Professor)

Produktion: USA
Regie: Jerry Lewis
Besetzung: Jerry Lewis, Stella Stevens, Romo Vincent
Verleih: Star-Film

ZS. Jerry Lewis hat hier einen Stoff gefunden, der ihm eine
etwas breitere Wirkungsmöglichkeit gestattet als in den letzten Filmen,
wo bloss noch Klamauk dominierte und neue Einfälle dünn gesät waren.
Er schuf hier eine unterhaltsame Parodie auf das alte Jekyll- und Hide-
Motiv, selbstverständlich ins Groteske gesteigert wie immer. Ein
Chemieprofessor eines College entdeckt in einer Kleinstadt einen "ganz
besondern Saft", der den schwächlichen und scheuen Gelehrten zum
frauenerobernden Superman umwandelt, vor dem sich alles fürchtet.
Doch das Gebräu wirkt jedesmal nur kurze Zeit, und als dieses Versagen

während seiner grossen Schau eintritt, hört die Spaltung auf, und
er wird endgültig wieder, was er vorher war, allerdings in den Armen
seiner Traummaid. Jerry Lewis nimmt die Doppelrolle im Alleingang,
sie ist ganz nach seinem Herzen, hier kann er nach zwei Seiten
parodieren. Wenn es auch nicht ohne leeren Klamauk abgeht, so ist doch eine
überdachte und gut ausgespielte Grotesk-Parodie entstanden, die jedenfalls

einen soliden Unterhaltungswert besitzt.

DURCHBRUCH LOK 234

Produktion: Deutschland
Regie: Frank Wisbar
Besetzung: Erik Schumann, Maria Körber,

Rainer Eggers
Verleih: Neue Interna Film A.G.

FH. Es ist eine leidige Sache mit dem deutschen Film. Da hat
ein entschlossener Lokomotivführer in Ost-Deutschland im Dezember
1961 umsichtig sich und seine ganze Familie aus der tödlichen Gefahr
des Diktaturstaates dadurch in Sicherheit gebracht, dass er mit ei -
nem ganzen Zug die Sperren durchbrach und im Kugelhagel auf
westdeutschen Boden gelangte. Sicher ein ausgezeichneter Vorwurf für
einen guten Film aus dem aktuellen Zeitgeschehen. Das Drehbuch
wurde denn auch mit einer Prämie von 200*000 DM ausgezeichnet.
Aber wieder einmal wurde die grosse Chance verpasst.

Es sollte kein "politischer" Film geschaffen werden - schon
allein diese Absicht verrät die Verwirrung, die in den Köpfen der
Hersteller geherrscht haben muss. Wenn überhaupt eine Tat
ausgesprochen politisch ist, dann ist es die verbotene Flucht eines Bürgers

aus einem Staat, weil er dessen Diktaturregiment nicht mehr
ertragen kann. Weil er nicht "politisch" sein wollte, verzichtet der
Film darauf, gründlich darzulegen, warum der Lokomitivführer seine

Tat beging, was ihn veranlasste, sich und die Seinen dieser
tödlichen Gefahr auszusetzen. Es geht ihm nicht so sehr darum, die ans
Heldische grenzende Todesbereitschaft zu begründen, als um
vielmehr zu zeigen, wie die Aktion vor sich ging-. Das heisst, er machte
aus dem Stoff einen zwar inhaltlich nicht uninteressanten, aber doch
dem grossen Thema keineswegs entsprechenden Abenteurerfilm harter

Männer. Das ganze brennend aktuelle Zeitgeschehen, auf dem
Hintergrund des ewigen Kampfes zwischen willkürlichem Diktaturstaat

und freiheitlichem Rechtsstaat, die Stellung des Menschen in
dieser Lage und einer solchen Zeit, all das wurde ausser acht
gelassen.

Es gab einmal ein anderes Deutschland, als Schiller unter dem
Motto "in tyrannos" gegen die Willkürherrschaft seine "Räuber"
schrieb, als er im "Teil" das Recht des Unterdrückten der nirgends
Recht finden kann, feststellte, "getrosten Mutes in den Himmel zu

greifen, und seine ewigen Rechte herunterzuholen". Die heutigen
deutschen Schriftsteller sehen selbst das grösste Geschehen nur noch
aus der Frosch-Perspektive, der deutsche Film voran. Noch immer
herrscht dort die Ueberzeugung, das westdeutsche Publikum bevorzuge

"weisse Telefon"-Filme, oberflächliche Lustspielchen im
Luxus-Milieu des schönen Scheins, jedenfalls keine Filme mit
durchdringender Behandlung harter Zeitprobleme.

Wir vermögen das nicht zu glauben (wenn es auch für die durch
die Nazi-Verdummungsaktion gegangene Generation etwas zutreffen
mag). Wie einst in frühern Zeiten liesse sich auch das heutige Deutschland

für packende Werke aus dem grossen, blutig-ernsten und doch
überaus dramatischen und ewig menschlichen Problemkreis der Zeit
gewinnen. Dokumentarisch-nüchtern, aber von einer grossen Idee
getragen, müsste ein solches Thema wie dieser Durchbruch ein weites
Echo finden, und zwar auch über die Grenzen hinaus, wo Freiheit kein
leeres Wort ist. Die gute Absicht ist in diesem Film vorhanden, aber
es fehlt die sichere, geistige Grundlage, von der aus allein das Thema
in grossem Stile hätte angepackt werden können. Dazu ist allerdings
auch die Ausführung der zum blossen Abenteuer degradierten Geschichte

viel zu blass, klischéhaft, routinemässig. Die Gegensätze werden
in simpler Schwarz-Weisszeichnung ohne alle Differenzierung gehalten;

böse Ostmenschen gegen gute West-Leute. Atmosphäre, die doch
gewiss im Eisenbahn-Milieu mehr als genug vorhanden ist, ganz
abgesehen von der drückenden Unheimlichkeit des DiktaturStaates, wurde
keine eingefangen.

Der Aerger über die fehlende Motivierung, die Cliché-Arbeit,
die Oberflächlichkeit, die ganze, verpasste Gelegenheit für ein packendes

Drama über eine zentral-wichtige Frage soll andererseits nicht
zudecken, dass immer noch eine zwar simple, aber inhaltlich interessante

Abenteurergeschichte aus dem heutigen Europa auf Grund eines
tatsächlichen Geschehens vorliegt, die auch so noch genug Anlass zum
Nachdenken gibt.

DAS ZEITGESCHEHEN IM FILM
Die neuesten, schweizerischen Filmwochenschauen

No. 1091: Eishockey-Länderspiel in Basel - Das modernste Tier¬
spital der Schweiz in Zürich - Breguet 941, ein neuartiges
französisches Flugzeug - Zum 100. Todestag von Eugène
Delacroix: Gedenkausstellung im Berner Kunstmuseum -
In memoriam John F. Kennedy: Fackelzug in Bern.

mittels einer Lokomotive leider zur blossen Abenteurer-Geschichte reduziert.

4


	Blick auf die Leinwand

