
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 13 (1961)

Heft: 24

Artikel: "Du sollst nicht töten" im internationalen Kreuzfeuer

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM UND LEBEN

"DU SOLLST NICHT TOETEN" IM INTERNATIONA -
LEN KREUZFEUER

FH. Anlässlich unseres Berichtes über das Festival von Venedig
hatten wir bereits auf den Film "Tu ne tueras point" ("Du sollst
nicht töten" hingewiesen, der als jugoslawischer Beitrag ausgegeben
wurde, in Wirklichkeit jedoch aus Frankreich stammt und Cl. Autant -
Lara zum Regisseur hat. Die Tarnung rührt davon her,dass die französische

Regierung alles getan hatte, um das Zustandekommen diese Wer
kes zu unterdrücken, noch bevor mit den Dreharbeiten begonnen wurde,
wie seinerzeit bei den' "Wegen zum Ruhm". Der Film ist in Frankreich
verboten, und auch in andern Ländern, zB. in Italien, wird ein totales
Verbot erwogen.Woher diese offizielle Feindschaft?

Es handelt sich um ein in Frankreich 1948 tatsächlich
vorgekommenes Ereignis. Der junge Dienstverweigerer Cordier will um keinen

Preis die Uniform anziehen um zu töten, und lehnt, tief religiös
erzogen, auch alle angebotenen Kompromisse ab. Im Gefängnis trifft er
mit dem Deutschen Adler zusammen, der als kathol. Theologiestudent
und angehender Priester im Krieg auf kategorischen Befehl einen
gefangenen französischen Widerstandskämpfer exekutiert hat. In Gewis -
sensnot hatte er sich lange geweigert, war aber von seinen Vorgesetz -
ten schliesslich selbst mit dem Tode bedroht worden, falls er den Befehl
verweigere. Vor dem französischen Militärgericht wird er freigesprochen,

weil er auf Befehl gehandelt habe. Der französische Dienstverweigerer
wird dagegen zu einem Jahr Gefängnis verurteilt, weil er nicht

töten will. Falls er seine Meinung nicht ändert, erfolgt jedes Jahr eine
neue Verurteilung bis zum Abschluss der Militärdienstpflicht in 20 Jahren.

Es scheint dann, dass zwei Richter, die mit dem Urteil nicht
einverstanden waren, dem Regisseur den Stoff für seinen Film geliefert haben.
Vorher legte er das Drehbuch noch Vertretern der französischen
katholischen Geistlichkeit vor, die damit einverstanden waren.

Dabei ist wichtig, dass Cordier sich nicht etwa als Christ einer be
stimmten Kirche ausgibt, sondern im Gegenteil den herrschenden
Christenglauben zurückweist, weil er den Krieg "gültig" mache. Katholi -
scherseits wurde er eher als verkappter Atheist erklärt.

Die französische Regierung erklärte den Film als "defaitistisch"
und sprach auf diplomatischem Weg den Wunsch aus, auch andere
Regierungen möchten ihn verbieten. Wir werden also vielleicht eine Wiederholung

des unwürdigen Schauspiels von "Wege zum Ruhm" erleben. Auf
jeden Fall muss est auch Autant-Lara klar gewesen sein, dass der Film
in manchen Ländern Diskussionen um Militärdienst, Gewissenspflicht,
Pazifismus usw. hervorrufen würde,umsomehr, da er jedenfalls formal
ein bemerkenswertes Niveau besitzt und viele Menschen von ihm ergriffen

werden.
Die Diskussion bewegt sich denn auch auf ideellem Gebiet um

die These von Autant-Lara ,die er in offensichtlich gutgemeinter
Provokation über die Leinwand in die Oeffentlichkeit geworfen hat. In sei -
ner eigenen Zusammenfassung lautet seine AnklagerDie Gesellschaft
belohnt mit der Absolution denjenigen, der getötet hat, aber innert des
Gesetzes, und wirft denjenigen, immer innert dem Gesetz, ins Gefängnis,
der nichts böses tat aber sich weigert, sich im Rahmen des Gesetzes
dafür vorzubereiten und event, zu tun. Ausserdem verfolgt der Regis -
seur noch einen praktischen Nebenzweck: in den französischen Gefängnissen

befinden sich gegenwärtig 78 Dienstverweigerer aus Gewissensgründen,

und er möchte für sie dip Freiheit, "ihrem eigenen Gewissenzu
folgen".

In Wirklichkeit steckt noch mehr hinter dem Film, wie hinter
jeder künstlerischen Leistung, Dinge, die der Regisseur vielleicht gar
nicht gesehen hat. Die öffentliche Auseinandersetzung hat es an'den Tag
gebracht. Zwei gegensätzliche Meinungen lassen sich grob unterscheiden.

Die eine, die dem Film eher feindlich gegenübersteht, macht alle
die bekannten Argumente geltend, welche gegen Dienstverweigerer erhoben

werden: dass sie sich der Pflicht entziehen, sich bescheiden dem
Entscheid der Mehrheit zu unterwerfen, die sicher nicht oft ungerechte
Dinge verlangt und in der heutigen Zeit einen Krieg nur zur Verteidigung

führt, dass es gelte, nicht nur zu töten, sondern auch selbst zum
Sterben bereit zu sein. Auch von offiziell katholisch-kirchlicher Seite
distanziert man sich ebenfalls stark von dem Film:gewiss sei ein Krieg
eine abscheuliche Sache, und es müsse alles getan werden, um ihn zu
vermeiden. Es gäbe kaum eine grössere Sünde als jene, einen Krieg zu
entfesseln. Aus diesem Grunde trete die kathol. Kirche auch immer für
Abrüstung ein, doch könne von einem Staat nicht verlangt werden, dass
er abrüste, während andere aufrüsteten. In diesem Falle sei Rüstung
zulässig oder sogar notwendig, besonders wenn sie dazu bestimmt sei,
einen möglichen Angreifer zu entmutigen. Diese kirchliche Grundhaltung
sei auch für die Einstellung zum Problem des Dienstverweigerers aus
Gewissensgründen ausschlaggebend. In Fällen, in denen die Rüstung
gerechtfertigt sei, sei es auch gerechtfertigt, Bürger zum Waffendienst
einzuziehen, und der Bürger sei vèrpflichtet, dem Aufgebot Folge zü lei -
sten. Deshalb lasse die Lehre der kathol. Kirche Dienstverweigerung aus
Gewissensgründen nicht zu. Die Behauptung Cordiers, er könne aus
Gewissensgründen nicht Soldat sein, sei vollkommen willkürlich. Allerdings
verhielten sich die Dinge nur objektiv so. Subjektiv könne man nicht

ausschliessen, dass ein Mensch aus Unwissenheit (verschuldeter oder
unverschuldeter) sich in seinem Gewissen verpflichtet fühle, nicht zu
kämpfen. In solchen Fällen spreche die kathol. Kirche von "unüberwind-
barer Ignoranz ".

Objektiv lässt sie also Dienstverweigerung aus Gewissensgründen
nicht zu, glaubt aber, dem subjektiv ehrlich Ueberzeugten gewisse
Rücksichten nicht versagen zu können. Immerhin geschieht es mit grossen

Bedenken, weil sie aus allgemeinen Gründen unerschütterlich
entschlossen ist, unter keinen Umständen die Ersetzung objektiver Pflichten

durch subjektive Ueberzeugungen zu dulden. Ihr Kirchengebäude
müsste zusammenbrechen. Ein offizieller Entscheid, ob der Film
verboten werden soll, ist jedoch in Rom bis zur Stunde nicht gefallen.
Bedenken scheinen gegen den Film auch deswegen zu bestehen, weil nach
kathol. Kirchenrecht der Theologiestudent selbst dann den Gehorsam
für den Exekutionsbefehl hätte verweigern müssen, wenn dieser
vollkommen gesetzlich gewesen wäre. Henker können nämlich nicht Prie -
ster werden, obschon sie in der allerstrengsten Gesetzlichkeit handeln.
Wirkliche Dienstverweigerung hätte deshalb von Seiten Adlers erfolgen
müssen, nicht von Cordier. Er hätte das Leben opfern, ein Märtyrer werden

müssen. Die Dienstverweigerung Cordiers, der nicht zum Tötenbefohlen

worden sei, habe dagegen etwas Uebertriebenes, besonders auch
seine Ablehnung aller ihm angebotener Kompromisse.

Von militärischer Seite wird der Film abgelehnt, weil er seine
These mit illoyalen Mitteln stütze. Die beiden Grenzfälle würden künstlich

aufgebauscht, und die Armee immer etwas lächerlich zu machen
versucht. Selbst die natürliche Abneigung des Publikums gegen die deutsche

Uniform und gegen die von den Deutschen verübten Greuel werde
benützt, um den französischen Dienstverweigerer sympathischer zu
machen gegenüber dem deutschen Pflicht-Soldaten. Auch würden in
jeder Armee unendlich viel andere Dinge gelehrt als das Töten: Mut,Liebe

zur Allgemeinheit, Selbstverleugnung. Der echte Soldat sei noch
immer jener gewesen, der die Schwachen verteidigt sein Haus und seine
Familie geschützt habe. Das sei auch im letzten Kriege in wirklich
heldenhafter Weise immer wieder vorgekommen, besonders gegenüber den
grauenhaften Foltèrungs-und Exekutionsmethoden der Nazis. Unschuldige

Soldaten hätten die Schuld gegenüber diesen auf sich genommen, um
Frauen und Kinder, die von den Deutschen als Geiseln exekutiert wer -
den sollten, mit Erfolg zu retten. Es stimme nicht, dass diese Tugenden
auch ausserhalb des Heeres gepflegt werden könnten. Gerade Cordier
sei ein Gegenbeispiel, er sei ichsüchtig, sehe nur sich, sei erbarmungslos.

Er verdamme den deutschen Priester, ohne ihn anzuhören, schreie
einen Invaliden an, dass sein Opfer unnütz gewesen sei, obschon er ihm
damit die letzte Illusion raube,und verletze sogar am Schluss das
religiöse Gefühl eines einfachen Arbeiterpriesters, der ihn brüderlich habe
verteidigen wollen. Sein Motiv sei blosse Geltungssucht, er strebe um
jeden Preis nach der Gloriole eines Märtyrers.

Von den Anhängern des Films wird dagegen ins Treffen geführt,
dass gerade, wenn die Haltung des Dienstverweigerers dubios und
unbefriedigend sei, umso weniger Grund vorliegen könne, ihn zu verbie -
ten. Allerdings wird die erniedrigende Deutung von Cordiers Haltung
durch die Gegenseite bestritten und daran festgehalten, dass Autant-Lara

gerade einen Mann habe zeigen wollen, der nicht aus Feigheit, sondern

aus einem tiefen Eckel heraus sich zu töten weigere. Der Film sei
nicht nur zulässig für die Oeffentlichkeit, sondern nützlich für sie. Viele

sachkundige Zuschauer seien in Venedig ergriffen gewesen, der Film
habe eine neue Aera kreiert, habe "eine ideale Spannung unter den
Zuschauern" geschaffen. Er sei nicht nur künstlerisch hervorragend,
sondern bilde auch gerade in der heutigen Zeit der Super-Atombomben eine

grosse Friedensbotschaft. Da sei ein Film wichtig, den Krieg
anklage, die ganze kriegerische Maschine zurückweise, den Militarismus
und selbst die Religion, wenn sié Kriege zulassenjCordier sei ein echt
sokratischer Mensch, mehr wert als ein Held, auch wenn vielleicht
einiges an ihm missfalle. Andrerseits zeige der Film in der Gestalt des
Studenten klar, dass heute noch viel zu viel gehorcht werde, dass man
zu viel Pressionen akzeptiere, welche die freie Persönlichkeit und ihr
Gewissen erdrückten. Der blinde Autoritätsglaube und der Massengehorsam

gegen die Befehle von oben die Tendenz alles apathisch zu
schlukken,müsse durch den noblen Appell an die Freiheit der Entscheidung
des Einzelnen bekämpft werden. Unter keinen Umständen dürfe
zugelassen werden, dass dieser Film verboten werde. "Nicht nur mit
Protesten, sondern mit Taten müsse geantwortet werden, falls er dem
Publikum zu entziehen versucht werde". Ob der Film christlich sei oder
nicht, spiele keine wesentliche Rolle, die Hauptsache sei der Protest
gegen eine toll gewordene Welt,die Gefahr laufe,Selbstmord zu begehen.Hier
werde wieder an einige fundamentale Werte appelliert und dafür müsse
man dankbar sein.

Im ganzen kann gesagt werden, dass auf der ablehnenden Seite die
Neigung besteht, unter allen Umständen und Kosten die bestehende Ordnung

aufrecht zu erhalten. Besonders macht sich hier wieder die bekannte
Chaos-Angst kirchlicher Kreise bemerkbar, die im Gewissensentscheid

objektiv nur einen "Willkürakt" sieht. Unbewusst wird die These
des Films als anarchiefördernd abgelehnt. Von der andern Seite wird

dér Gehorsam gegen "oben" angegriffen, besonders der Autoritätsglaube
(Fortsetzung Seite 9)

5



DER STANDORT

TOEDLICHER IRRTUM

FH. Es gibt leider noch immer Kreise, welche die Massenmedien,
(Film, Radio, Presse, Fernsehen) als negative Erscheinungen wertenund
mit mehr oder weniger Nachdruck dafür arbeiten, dass die Kirche die
Hände davon lasse. Zwar sind wir nie einer methodischen Begründung
für diese Haltung begegnet: es scheint sich mehr um eine gefühlsmäs -
sige Einstellung zu handeln. Die ganze Sache ist lästig und ärgerlich.
Man fürchtet vielleicht für das Wort, mit dem man immer gewirkt hat,
(trotzdem dieses doch auch ein Werkzeug des Radios ist),oder der Hang
zur Bequemlichkeit ist bereits zu gross, um die eingefressene Routine
und die alten, liebgewordenen Gewohnheiten und Methoden einzuschränken,

um Zeit und Platz für die Arbeit mit den neuen, ungewohnten, un -
vertrauten Massenmedien zu gewinnen. Vielleicht steckt auch blosse
Angst dahinter, mit diesen fertig zu werden, da sie sich zu solchenGi-
ganten ausgewachsen haben und täglich Augen und Ohren der Oeffent-
lichkeit stärker mit Beschlag belegen, als die Kirche es bis jetzt zu tun
vermochte.

Dagegen braucht auf jene Kritiken, welche die enorme Bedeutung
der Massenmedien zwar erkennen, sie aber als verflachend, als gefährliche

Reizmittel oder als Vermittler von Pseudobildung ablehnen,nicht
geantwortet zu werden. Wenn nämlich dem so wäre, wenn sie derartig
missbraucht würden, dann läge die Schuld bei uns, die wir zum mindesten

die Mitverantwortung für ihre richtige Handhabung nicht ablehnen
können, und wir müssten uns erst recht sofort und nachdrücklich mit
ihnen befassen.

Doch gegen die Unterschätzung der Massenmedien hat sich mit
Recht der erfahrene John Garret, der frühere Direktor der
Informationsabteilung des Weltkirchenrates nachdrücklich in einem in
verschiedenen Blättern erschienen Artikel gewandt in deutscher Sprache
erschienen in "Kirche und Rundfunk". Er hat - nicht als erster -
schon lange die Ueberzeugung gewonnen, dass der Jargon des Theologen
nicht mehr mit dem Empfinden, den Interessen und dem täglichen
Leben des grössten Teils der Bevölkerung der Welt übereinstimmt. Die
Menschen würden heute z. B. durch Begriffe wie "Sünde" oder "Erlösung"

nur verwirrt. Der grösste Teil von ihnen zögen Bilder und
Geschichten allgemeinen, abstrakten Gedankengängen vor. Die
Kirchenkonferenz in Neu Delhi werde nicht erfolgreich sein, wenn man sich
nicht darüber klar sei, dass die Welt sich durch den Einbruch der Technik

und der Massenkommunikationsmittel sehr rasch gewandelt habe.
Menschen, die in fremden Erdteilen eben erst Lesen und Schreiben
gelernt hätten, würden nicht zuerst die Bibel lesen oder Predigten hören,
doch würden sie Radio und Fernsehen besitzen. "Warum sollen sie in
eine christliche Kirche gehen, wenn eine unterhaltsamere Welt vorhanden

ist, die sie an das Zuhause bannt?" frägt Garret. "Würden die
Massenmedien richtig eingesetzt, so könnten ganze Kulturen beeinflusst
werden" Es ist tödlich, die lebensverwandelnde Kraft und Macht der
Massenmedien zu unterschätzen", erklärt er auf Grund langer
Erfahrungen. Es sei Unsinn, zu sagen, sie seien unpersönlich und müssten
unvermeidlich den Menschen "manipulieren". Nur diejenigen, welche die
Massenmedien nicht kennten und sich vor ihnen fürchteten, sagten so
etwas. Besonders Rundspruch und Fernsehen seien ganz ausgesprochen
individuelle Medien. Hier spreche der Mensch zu einem Menschen, und
dieser könne die Beziehung durch Knopfdrehen sofort abstellen, wenn
sie ihm nicht passe. Das sei viel gegenüber dem, was einer gegenüber
einer Predigt in der Kirche könne.

Diese Feststellungen stimmen mit vielen Tatsachen überein, die
auf andern Kontinenten gemacht wurden. Bilder und Reden und Hörspiele,

durch Massenmedien verbreitet, besonders bewegte Bilder, d. h. Filme,

werden die Welt immer mehr beherrschen, ob es uns behagt oder
nicht. Alles auf den Tisch hauen und Beharren auf dem blossen Wort
im engern, altgewohnten Sinn nützt hier nichts. Dieser Begriff muss mit
neuem Leben erfüllt werden. Wir können uns vor der Welt und ihrem
Wirbel von Bildern, Tönen, Farben, Geschichten nur in die Elfenbeintürme

von altersher zurückziehen und dort vielleicht noch zusätzlich den
Kopf in den Sand stecken, wenn wir nicht mit allem Nachdruck und
konsequent die Folgerungen aus der neuen Lage ziehen, wenn wir im Leben
bleiben wollen. Das Schlimmste ist die Lauheit, und das Allerschlimmste,

wenn sie in der Kirche vorkommt. Diejenige, die der Frage
ausweicht, oder die Einsicht zwar hat und doch nichts Konkretes tut, für
die können später Epochen bitterer Reue und Verzweiflung anbrechen.

Wie sich John Garret die Weiterentwicklung denkt, bedarf
vielleicht eher einer Diskussion. Er ist überzeugt, dass die vielen Schulen
und Krankenhäuser, die in Afrika und Asien aus unserm Geld gebaut
werden, heute nicht mehr vermehrt werden sollten. Im Gegenteil, die
bestehenden sollten in gute und sachkundige Hände verkauft werden,
denn früher oder später würden die neuen Staaten sie doch überneh -
men, was auch einzelne von ihnen, besonders mohammedanische,
bereits getan haben). Den Eingeborenen könne nicht verborgen bleiben,
dass diese Institutionen oft nur "die Verpackung für westliche Zivilisation

und Christenheit" seien. Die Farbigen interessierten sich jedoch
nur für die Verpackung und bedankten sich oft für den Inhalt. Aus dem
Erlös könnten dann neue Film-Radio-und Fernsehprojekte verwirklicht
werden, um auf dem Wege über eine "gemeinsame, christliche Strate¬

gie "alle Völker der Erde zu erreichen, Städte und Länderl'Der höchste
Standart müsse für solche Sendungen erreicht werden. Die Kirche sollte
mehr Radiosender erwerben und betreiben, und sie sollte "riesige Summen"

für die Schulung örtlicher Produktionsgruppen investieren, um
hochwertige Spiele, Reportagen, Nachrichten-und Dokumentarsendungen
herzustellen. Gemeinsam mit Radiosendungen müsste auch missionarisches

Fernsehen im Westen wie im Osten verbreitet werden. Möglich,
dass sowohl die Kirchen wie die Ceffentlichkeit durch die kühne Art,
wie die christliche Haltung in der Politik, im Sexus, andern Religionen,
der Rassen und der Wirtschaft bekundet würde, schokiert würden.
Doch gehöre das Schockiertwerden zur christlichen Botschaft.

Bedeutungsvoll scheint uns, dass Gar ret im Künstler einen wichtigen

Verbündeten sieht, um sich mit Erfolg in das Netz der
Massenkommunikationen einschalten zu können. Es ist leider so, dass die Kunst
von vielen protestantischen Theologen mit Misstrauen, Verlegenheit
und selbst Hilflosigkeit betrachtet wird. Es scheint auch hier irgend
eine Konkurrenz des gewohnten Wortes durch das Bild befürchtet zu
werden. Es wird nicht geglaubt, dass Mission auch durch das Bild
betrieben werden kann - gewiss ein schwerwiegender Irrtum heute, wie
jeder Afrikakenner bestätigen wird. Die Kunst ihrerseits hat der Kirche

diese Missachtung redlich heimgezahlt. Schriftsteller mit weltweiter
Wirkung wie auch schaffende Künstler sehen in der Kirche nur'feinen

vertrockneten Baum ohne Blätter und Blüten, immer dogmatisch
dürrer werdend, mit tauben Früchten, durch den Mangel an frischem
Grün unfähig, Schatten zu spenden" (Sinei. Lewis). Die Mehrheit der
Künstler arbeitet schon lange weit ab von den Kirchen, die auch von dieser

Seite her isoliert worden sind. Immerhin ist anzuerkennen, dass Teile
der dialektischen Theologie hier ein Versagen im Vergleich zudem

sonst angefeindeten "Kulturprotestantismus" spüren, was immerhin ein
Anfang zur Aenderung sein könnte. Die Kunst bestenfalls als blosses
Ferment betrachten zu wollen, heisst die wahre Sachlage schwerwiegend
verkennen. Glaube und schöpferisches Künstlertum sind heute aufeinander
angewiesen.

John Garret hebt dies auf Grund seiner Erfahrungen besonders
hervor. Man solle "die Autoren, Maler, Theaterproduzenten, Radio-und
Fernsehdirektionen vom Sentimentalismus und Moralismus befreien,
der oft als christliche Botschaft verbreitet würde". Vermutlich hat er
hier auch an die Masseder angelsächsischen, religiösen Filme gedacht,
welche auf eine für uns untragbare Weise simpel und direkt bekehren
wollen. Oder an die primitiven Radiosendungen für geistig Wenig-Bemittelte.

Er bedauert es, dass alle die schöpferischen Begabungen vonder
Kirche unbeschäftigt blieben. Niemals hätten Kirchenführer zu ihnen
gesagt:"Kommen Sie ein paar Monate zu uns und lassen sie uns zusammen

herausfinden, wie das Schreckliche und die Schönheit, die Tiefe und
der Reichtum der Bibel in unserer Welt neues Leben bekommen
können".

Neues Leben

Aus aller Welt

Oesterreich
-Die Kinder Sigmund Freuds haben sich von dem unter der Regie

von John Huston in Wien gedrehten Film über Freud distanziert.
Die Familie habe schon früher immer gegen jeden Versuch einer
solchen Verfilmung protestiert. Der Film werde somit ohne ihr Einver -
ständnis und unter völliger Missachtung ihrer Gefühle gedreht.

-J. P. Sartre ist als Szenarist des Films über Freud zurückgetreten.
Huston hatte einen guten Teil des Drehbuches das Sartre geschrieben,

zusammengeschnitten.
-An den diesjährigen Internationalen Festwochen des religiösen

Films werden von protestantischer Seite in Wien der Film "Frage 7"
und das "Himmelsspiel" gezeigt.

DAS ZEITGESCHEHEN IM FILM
Die neuesten, schweizerischen Filmwochenschauen

990: Messung der Radioaktivität in der Schweiz - Unsere Flugwaffe
im Gebirgseinsatz; Scharfschiessübung von Vampire, Venom-
& Hunter - Kampfstafflen mit Raketen-und Bombenzielwürfen
auf einem 2200 m hoch gelegenen Gebirgsschiessplatz.

991: Leider nicht eingetroffen.

(Fortsetzung von Seite 5)

und die freie Geistestätigkeit und Entscheidungsfreiheit des Menschen
nicht als willkürlich, sondern als fruchtbar und notwendig erklärt.

Sicher ist, dass der Film bedeutsame Diskussionen hervorruft,u
und das spricht allein schon für ihn.

9


	"Du sollst nicht töten" im internationalen Kreuzfeuer

