
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 13 (1961)

Heft: 18

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

DIE EHE DES HERRN MISSISSIPPI

Produktion:Deutschland
Regie:Kurt Hoffmann
Besetzung:Johanna v. Koczian, Hansjörg Felmy,

O. W. Hasse, Charles Régnier, Martin Held
VerleihrPrae sens-Films

ms. Als am diesjährigen Festival von Berlin "Die Ehe des Herrn
Mississippi" vorgeführt wurde, stiess der Film, den der deutsche
Regisseur Kurt Hoffmann nach dem Bühnenstück von Friedrich Dürrenmatt

unter interessiertester Assistenz des Dichters gedreht hat, bei
Publikum und Kritik auf ein einziges Missverständnis. Die einen, wohl
in Unkenntnis des Theaterstückes urteilend, protestierten gegen die
angebliche kommunistische Tendenz des Films, die anderen, vor allem
die literarisch orientierten Kritiker,hielten es für angebracht,Dürrenmatt

gegen seinen Regisseur in Schutz zu nehmen und Hoffmann
vorzuwerfen, er habe das Spiel des Schweizer Dichters falsch inszeniert, es
in seiner Aussage verändert oder doch die Gewichte verlagert. So muss-
ten Dürrenmatt und Hoffmann, die in Berlin als ein einträchtiges
Künstlerpaar auftraten, auf der ganzen Linie eine Niederlage einstecken.
Die paar Ausnahmen, die es in der Beurteilung gab, bestätigten höchstens

wieder einmal die Regel.
Die Anklage, dass "Die Ehe des Herrn Mississippi" ein Machwerk

kommunistischer Gesinnung sei und die Würde der freien westlichen
Demokratie untergrabe, ist zu unsinnig, als dass sie widerlegt

werden müsste. Es ist schlicht festzustellen, dass, wer
solcherart urteilt, Story und Aussage des Films wie des
dahinter stehenden Theaterstücks nicht verstanden hat. Man
weiss, dass -nach den eigenen Worten Dürrenmatts - der
Inhalt des grotesken Spiels das nicht unbedenkliche Schicksal
dreier Männer ist, die sich, aus verschiedenen Motiven und
mit verschiedenen Methoden, nichts mehr und nichts wenig-
ger in den Kopf setzen, als die Welt teils zu ändern, teils
zu retten, und die das nun freilich grausame Pech haben,
mit einer Frau zusammenzukommen, die weder zu ändern
noch zu retten ist, weil sie nichts als den Augenblick liebt.
Der erste dieser Männer ist Florestan Mississippi, Staatsanwalt

und blutrünstig, Fanatiker der Gerechtigkeit, Prose-
lyt des Alten Testaments. Er hat, um seine ehebrecherische

Frau zu bestrafen, diese vergiftet, heiratet nun die
kühle Anastasia, die ihrerseits aus Eifersucht ihren Gemahl
mit Gift ums Leben gebracht hat, und richtet diese neue Ehe
als höllenböse Sühne für die unerkannt begangenen Verbrechen

gegen die früheren Gatten ein. Der zweite ist Frédéric
René Saint-Claude, wie Mississippi aus der Gosse
stammend, der nicht das Alte Testament zu seinem Schwurbuch
gemacht hat, sondern Karl Marxens "Kapital" und der,Oberst
nun der Roten Armee, zurückkehrt, um im Staate, wo Mississippi

Staatsanwalt ist, die Weltrevolution in Gang zu setzen.
Als dritter gesellt sich zu den beiden Graf Bodo von Uebelo-
he-Zabernsee, ein Arzt, der herunterkommt, weil er "das
Abenteuer der Liebe" auf sich nimmt, dieses "Unternehmen,
das zu bestehen oder in dem zu unterliegen die grösste Würde

des Menschen ausmacht".
Diese drei Männer kreisen um Anastasia, die eine Män-

nerverzehrerin ist,eine Schwester der Lulu.eine Frau, die nur im Augenblick

lebt und die, weil sie nur in ihm lebt, nie lügt, nur immer eine
andere ist, weil das, was ist, für sie immer stärker sein wird, als das
was war, und das, was sein wird. Der einzige, der diese Frau in ihrer
Wahrheit erkennt und der an ihr denn auch nicht zugrundegeht, ist Diego,

der Justizminister, ein Realist der Macht, der die Macht kalt
begehrt, nichts anderes sonst, und der die Welt umarmt als einer, der
sie beherrscht wie sie ist, während die andern, Mississippi, Saint-
Claude und Graf Bodo sie ändern, sie retten wollen und deshalb an ihr,
wie an der Frau, die sie lieben, verderben. Das Wechselspiel der Liebe,

das sich zwischen Anastasia und den vier Männern zuträgt, ist
verbunden mit der Haupt- und Staatsaktion der politischen Revolution, die
alle als ihre Opfer verschlingt, ausgenommen Diego und Anastasia, die
sich als Realisten im Augenblick des Sieges umarmen.

Wie nun unterscheidet sich der Film gegenüber der im Jahre
1955 von Dürrenmatt herausgebrachten zweiten Bühnenfassung? Sehen
wir davon ab, dass Dürrenmatt, der das Drehbuch selbst geschrieben
hat, zusammen mit seinem Regisseur Inszenierungsdetails realisiert
hat, die in den darstellerischen Mitteln des Films begründet sind und
die darum den Film von jeder Bühneninszenierung unterscheiden -sehen

wir davon ab, und wir werden feststellen, dass am geistigen
Gehalt nichts geändert, nichts abgestrichen, nichts ins Leichte,
Unverbindliche hinübergespielt worden ist. Die Figur Diegos freilich tritt
stärker in den Vordergrund, wie er die Fäden spinnt und sie auch in
der Hand behält, wie er die Revolution, die er schüren lässt, schliesslich

als Sieger dominiert, wie er allen Idealismus, komme er nun von
links oder von rechts oder gar vom Himmel selbst herab, missbraucht,
lächerlich macht und zuletzt verdirbt, das nimmt im Film gegenüber

der Bühne einen grössern Platz ein, richtigerweise, muss doch die
Figur des Gegenspielers der drei, die alles in Gang bringen, schon aus
Gründen der dramaturgischen Ausgeglichenheit stark sein. Anderseits
tritt die Figur des Grafen Bodo etwas zurück,weniger freilich darum,
weil Dürrenmatt diesen Don Quichote der Liebe hätte fallen lassen
wollen, als deshalb, weil er in der Person von Jörg Felmy einen
Darsteller hat, der dem grossen Anspruch, einen Narren in Liebe zu spielen,

leider nicht gewachsen ist, und der darum von der Regie her ganz
offensichtlich zurückgestutzt worden ist. Auch ist Graf Bodo nicht mehr
das Schlusswort überlassen; nicht mehr ihm ist aufgetragen zu sagen,
dass es aus dieser ewigen Komödie keine Ausflucht geben kann, dass
sie vielmehr immer wieder gespielt werden müsse, damit "aufleuchte
Seine Herrlichkeit, genährt durch unsere Ohnmacht". Dürrenmatt setzt
Mississippi an den Schluss,der nicht, wie auf der Bühne, durch Gift
stirbt, sondern im Irrenhaus dahinsiecht, Schauobjekt eines gelehrten
Professors im Hörsaal der psychiatrischen Klinik, ein verfallener
Mann, der nur noch vor sich hinmurmelt, dass die Welt geändert werden

muss. Graf Bodos Gottvertrauen, zwar ist es nicht gestrichen, doch
erscheint es zurückgedrängt durch das Gewicht, das der jetzt überlebende

Mississippi, der entlarvte Staatsanwalt, zugeschoben erhalten
hat: eine Ueberarbeitung, die in einem Fortschreiten Dürrenmatts auf
seinem Weg der Suche nach Gerechtigkeit zugeschrieben werden darf,
ein Schluss, der die Tragik des Untergangs unerbittlicher noch
erscheinen lässt, weil sie des Trostes, den Graf Bodo immerhin in sich
trägt, nun ganz entbehrt. Dass Saint-Claude, der Weltrevolutionär,

stirbt, gehört sich, weil er der Verratene der Frau ist, der Verratene
aber auch seiner Partei, die ihm nicht traut, weil er das Ideal begehrt
statt der Macht. Aber Anastasia überlebt, sie hat ihren "höchsten"
Augenblick, da sie sich dem Sieger,Diego,zuwendet.

Es kann also keine Rede davon sein, dass Dürrenmatts apokalyptische

Komödie durch den Regisseur Kurt Hoffmann in der Aussage
verfälscht worden sei; was gegenüber der Bühnenfassung anders
aussieht, geht einzig aufs Konto des Dichters selbst, der sechs Jahre nach
der im Jahre 1955 überarbeiteten Bühnenversion wohl seine Gründe
gehabt haben mag, weshalb er die Linien weitergezogen, einzelne Figuren

vergrössert und einzelne Situationen verändert hat. Jedenfalls wird
man Dürrenmatt selbst diese Gründe zubilligen müssen. Gibt es demnach

an dem Film nichts zu bemängeln? Bestände Kritik lediglich in
der Bemängelung ,wie es in Deutschland allerdings geschehen ist, wo
zurzeit eine eigentliche Fronde gegen Kurt Hoffmann stattfindet, so
gäbe es zwar mancherlei anzumerken. Zunächst aber ist die Feststellung

zu machen, dass es im heutigen Deutschland des Films ausser
Kurt Hoffmann keinen einzigen Regisseur gibt, der in der Lage gewesen
wäre, Dürrenmatts Stoff auf der Leinwand zu realisieren. Käutner
Dieses einst vielversprechenden Künstlers Handschrift ist derart
weich, zugleich aber derart differenzierungslos geworden, dass der
Stoff des "Mississippi", der die Brillanz des Grotesken verlangt, unter
seinen Händen verdorben wäre. Staudte? Der Schöpfer des "Untertan"
wäre imstande gewesen, Dürrenmatts filmkünstlerischer Sachwalter
zu werden; der Routinier der "Rose Bernd" und der "Rosen für den
Staatsanwalt", der zur heimatlosen Linken der Bundesrepublik Deutschland

gehört, hätte zweifellos seine politische Richtungslosigkeit, die
heimlich dennoch nach Osten weist, in den Film hineingetragen. Wicki

Die bitterböse Ehe des Herrn Staatsanwaltes Mississippi (O.W. Hasse) mit Anastasia (Joh. von Koczian)

2



Seine nüchterne, schockhaft harte Art in der "Brücke" wäre am Platz
gewesen, aber hätte er, der nun in "Das Wunder des Malachias" so viel
deutsch-schwülstiges Pathos an den Tag gebracht hat, auch den Humor,
die Ironie, die ätzende Begierde zur Groteske besessen? So blieb
Hoffmann.

Hoffmann, Lustspielregisseur unterschiedlichen Niveaus, berühmt
jedenfalls seit "Wir Wunderkinder", mit denen er, neben "Der Engel
mit der Harfe", wohl sein Bestes geleistet hat, ist ein Künstler, der sehr
viel Einfühlungsvermögen besitzt, sehr viel Fingerspitzengefühl, aber
wohl manchmal zu wenig Mut zu wenig Mut nämlich zur allerstreng-
sten Stilisierung, die Dürrenmatt verlangt, zur allerüberspitztesten
Groteske, zur allerfrechsten Verfremdung der Wirklichkeit, die erst
in dieser Verfremdung durch das Groteske zur Objektivität gelangt.
Hoffmann ist, möchte man sagen, etwas zu liebenswürdig, um die
Groteske als eine Möglichkeit des Moralismus wahrzunehmen, wie Dürrenmatt

ihn liebt und verkörpert. So kommt es, dass der Film ein zu Wenig

an Härte besitzt, ein zu Wenig an Brillanz des scharfen inszena-
torischen Verstandes, ein zu Wenig an Stilisierung ins Marionettenhafte,

und zuweilen wünscht man sich, das freie, freche Spiel mit allen
Möglichkeiten der Aufhebung der Illusion wäre entschiedener getrieben
worden. Ein Franzose wie Louis Malle wäre hier der Meister gewesen,
der nun Kurt Hoffmann nicht ist. Dennoch, seine Realisierung bietet
des Köstlichen viel, ist grundsätzlich richtig, hat, besonders in den
Interieurs, den saftigsten Reiz der ironisierten Atmosphäre, weicht auch
den Schockwirkungen nicht aus, vermeidet nur zuweilen den Anflug des
-hier unzugehörigen - Realismus nicht. Besonderes Verdienst gebührt
Hoffmann für die Führung der Schauspieler: die Anastasia der Johanna
von Koczian ist vortrefflich, grundrichtig, denn nicht die ausladende
Verführerin, die ihre Tugenden und Untugenden des Allzuweiblichen
zur Schau stellt, hat sie zu sein, sondern die Gefangene ihrer Sinne, die
deshalb immer von neuem nach Entladung im Augenblick suchen, die
Marionette ihrer Begierde, die sie steif macht; und so wird sie denn
auch gespielt. Jürg Felmy kommt an die Schwierigkeiten seiner Rolle
des Grafen Bodo nicht ganz heran, entledigt sich aber mit Anstand des
Parts; Martin Held steht mit starker Präsenz in seiner Rolle des
Revolutionärs Saint-Claude. Charles Régnier,in selbstironischer Weise
sich selber spielend, gibt dem Diego eine kalte Eleganz, die eine Form
ist, in welcher der Teufel erscheinen kann. Das Glanzstück der
schauspielerischen Leistungen aber bietet O.W.Hasse als Mississippi:
diszipliniert, hintergründig bis ins Dämonische, brillant im Wortgefecht,
Biedermann und Jakobiner, erschütternd am Ende als hilfloser Irrer,
der daran gescheitert ist, wie Graf Bodo als Stammler des Glaubens,
dass der Mensch nicht geändert werden kann. So endet der Film in
einer Elegie, im offenbaren Leiden, dass nichts sich ändert, wo die Gnade

fehlt. Dürrenmatts verschämtes Christentum prägt den Sinn des
Werks.

DIE WOELFE (LES LOUPS)
(Les loups dans la bergerie)

Produktion:Frankreich
Regie:Hervé Bromberger
Be setzung:Jean Babilé, Jean Mary Bory,

Françoise Dorléac, Pierre Mondy
Verleih: Sphinx-Films

ZS.Drei Verbrecher, von denen einer verletzt ist,
sehen sich gezwungen, sich in einem Gebäude in einsamer
Gegend mit der Pistole Unterschlupf zu erzwingen, das
sich als Ferienheim für straffällig gewordene Schwererziehbare

entpuppt. Das Ehepaar, welches dem Heim
vorsteht, kann im Augenblick dem Terror der Verbrecher
nichts entgegensetzen und muss sich fügen, ebenso die
Jugendlichen, von denen allerdings einige mit unverhohlener

Genugtuung mit den Gangstern, die ihnen imponieren,
sympathisieren. Sie werden jedoch bald einmal eines Bessern

belehrt, als sie die Brutalität der im Grunde von
Angst gepeinigten Verbrecher zu spüren bekommen. Mit
ihrer Hilfe werden diese nach dramatischen Vorfällen
schliesslich überwältigt, die Jugendlichen haben sich
gefunden.

Der Gedanke, angehende Verbrecher im Jugendalter
mit richtigen Verbrechern und ihren Methoden

zusammenzuführen und sie so am eigenen Leibe deren Unsegen
spüren zu lassen, ist überzeugend. Die Durchführung leidet

allerdings mehr als einmal nach verschiedenen
Richtungen an Unglaubwürdigkeit, die Motivierungen sind
sprunghaft und das Ganze uneinheitlich und zerfahren.
Doch geht trotzdem von dem Film eine gewisse Faszination

aus, der man sich nicht entziehen kann. Zwar handelt

es sich nach dem Willen des Produzenten um einen
Zweitklass-Film ohne grosse Mittel, bei dem nur mittel-
mässige Schauspieler zur Verwendung kamen. Doch sie
werden gut geführt, sodass manche Mängel von Drehbuch
und Regie wieder ausgeglichen werden. Der Hauptpunkt
allerdings, warum sich die Jungen dann auf die Seite des Gu¬

ten stellen, hätte etwas schärfer herausgearbeitet werden müssen.
Interessant auch die modern-französische Einstellung des Leiters zu
diesen nicht ungefährlichen Halbstarken. Leider wird auch darüber keine

eingehendere Begründung gegeben, und so wird der an sich gute
Grundgedanke doch wieder nur Gegenstand eines zur Hauptsache zur
Unterhaltung geschaffenen Films über eine an sich brennende Frage.

FANTASMI A ROMA

Produktion-.Italien
Regie:A. Pietrangeli
Besetzung:Marcello Mastroanni, Ed. de Filippo,

Vittorio Gassmann
Verleih: Europa-Films

ms. Antonio Pietrangeli, einst Kritiker und Vorkämpfer des
Neorealismus, ist längst unter die filmischen Biedermänner gegangen. Es
geht um Gespenster. Conte Annibale glaubt an sie, obwohl sie unsichtbar

sind. Er hält für sie Haus, in einem gemütlichen Heim. Doch die
Bodenspekulation will, dass alte Häuser abgerissen werden (Pietrangeli

glaubt so an die Sozialkritik),also verschwindet mit dem Patrizierhaus
des Conte auch die Heimstätte der Gespenster, wo sie nicht nur

des Nachts, wenn's zwölf Uhr schlägt, sondern auch tagsüber frei und
unbekümmert sich tummeln können. Der irdischen Spekulationswut, die
weder zu resignierten Adeligen noch zu überirdischen Gespenstern
passt,wird erst ein Riegel geschoben, als aus Roms Künstlerviertel ein
Kumpan auftaucht, der es mit Witz und Impertinenz zustandebringt,dass
das Haus unter Denkmalschutz gestellt wird. So haben die Gespenster
endlich Ruhe. Und alles bleibt glücklicherweise beim alten. Der Film
ist anspruchslos, farbig, italienisch lustig, handfest und unbekümmert,
bunt und langatmig und ein Tummelplatz guter Schauspieler wie Edoar-
do de Filippo, Vittorio Gassmann und Marcello Mastroanni.

DER TRANSPORT

Produktion:Deutschland
Regie: Jürgen Roland
Besetzung:Hannes Messemer u.a.
Verleih: Monopol-Films

ms. Immer wieder unternehmen die Deutschen in ihren Filmen
Anläufe, um sich mit der Vergangenheit des Hitlerschen Reiches und
seines infernalischen Krieges auseinanderzusetzen. Immer wiederzeigt
es sich dabei, dass - abgesehen einzig von Bernhard Wickis "Brücke"-
in die anfangs streng sachlich gehaltene, dokumentarisch gestaltete und

aus Wahrhaftigkeitssuche unterspielte Darstellung bald das Melodrama

die "Auflockerung" durch eine Liebesepisode oder die Konstruktion

eines dramatischen Konfliktendes eingeschmuggelt werden. Das
geschieht wohl darum, weil sich mit "Liebe"-und "Drama" die Filme
-nach Meinung der Produzenten - besser verkaufen. In Wahrheit
bedeutet eine solche Aufpulverung jedoch, dass der Film menschlich
unglaubwürdig und künstlerisch verdorben wird - selbst dann, wenn die

Marcello Mastroianni in dem handfesten, gut gespielten Gespenster-Unterhaltungsfilm "Fantasmi a Roma"

3



Fabel aktenmässig festgestellten Ereignissen folgen sollte und die
"Geschichte" demnach wahr ist. Aktenmässige Wahrheit garantiert noch
nicht künstlerische Richtigkeit und damit Wahrheit in einem höheren
Sinn.

So verhält es sich auch in diesem, nach einem Roman von Wolfgang

Altendorf gedrehten Film, den Jürgen Roland geschaffen hat.
Roland verfügt über ein filmisches Handwerkszeug, das beachtlich ist.
Ruhig, zurückgenommen, selbst in jenen Partien, da die Konstruktion
sich breit macht, erzählt er. Doch auch ein Regisseur von so viel Sor-
diniertheit (die bei den stets zur aufgesetzten Intensität strebenden
Deutschen selten ist) kommt nicht über die Klippen der Romanvorlage
hinweg, die eben gegen den Schluss hin ins Unwahrscheinliche ausgleitet.

Erzählt wird die Geschichte eines menschlich anständigen, zivilistisch

schüchternen Leutnants, der im Gefängnisdienst eingesetzt ist
und nun einen Transport von Häftlingen, Soldaten, degradierten
Unteroffizieren und Offizieren, an die Front, in ein Strafbataillon, zu bringen
hat. Das trägt sich zu Schluss des Krieges zu, als die Amerikaner
bereits in Deutschland stehen. Wie der Offizier, der militärisch keine
guten Noten hat, unter dem Eindruck seines Auftrages und im
Zusammenleben mit den von ihm in den sicheren Tod transportierten Männern
allmählich sich wandelt, wie er einen Mut entdeckt, der mehr von ihm
verlangt als der militärische Gehorsam, wie er zuletzt den Gefangenen

seines Transports die Flucht hinter die amerikanischen Linien
ermöglicht und dafür mit seinem Leben zahlt:das ist erregend, zwingt zur
Teilnahme. Gleichwohl ist man nicht davon angetan, dass sich die
Ereignisse immer in jenem "letzten Augenblick" so fügen, dass die
Geschichte auf ihr von Anfang an bestimmtes Ende hin weitergeführt werden

kann.
Immerhin darstellerisch ist der Film hervorragend; Hannes

Messemer spielt den Leutnant in der an Zwischentönen reichen
Ambivalenz seines Charakters, der erst in der Bewährung, die nicht gesucht
wurde und der er im Grunde immer hatte ausweichen wollen, zur
Entscheidungskraft reift. Das ist grossartig. Dennoch wird man nicht
sagen können, dass die Deutschen mit diesem Film einen über die
unmittelbare menschliche Anteilnahme hinausgehenden Beitrag zur "Bewältigung"

der Vergangenheit geleistet hätten. Es bleibt bei der Episode,
bei der Ausnahmesituation.

DAS TESTAMENT DES ORPHEUS

Produktion: Frankreich
Regie: Jean Cocteau
Besetzung:Jean Cocteau, Ed. Dermit, Maria Casarès,

Yul Brynner, Jean Marais
Verleih:Majestic-Films

schmacklosigkeit, lässt jedenfalls keinen Gedanken an Poesie aufkommen.

Wenn er mit schwebenden Schritten sich immer wieder von neuem

als Wanderer zwischen Welten und Zeiten vorstellt, muss
notwendigerweise der Eindruck eines Menschen entstehen, der zum mindesten

sehr von sich eingenommen ist. Tritt er dann noch geheimnisvoll,
mit scheinbar tiefsinnigen,feierlichen Reden vor uns hin, so stellt
sich auch der Eindruck eines prätentiösen Snobismus ein, der bis zur
Süffisanz geht. Von der Erhabenheit zur Lächerlichkeit ist es bekanntlich

nur ein Schritt, und Cocteau hat ihn verschiedentlich getan, zB.
dort, wo er als Opfer der Pallas tot am Boden liegt, sich von den
Freunden betrauern lässt, um dann mit der Bemerkung aufzustehen
und seine Wanderung fortzusetzen, dass Dichter nicht sterben. Das
Kinopublikum lacht gewiss oft an falschen Stellen, doch hier geschah
es zu Recht. Statt der Poesie, die uns versprochen, entlarvt der Film
fast erschütternd die typische, greisenhafte Ichbezogenheit eines
alten, einst geistreichen Mannes.

Ist schon diese Grundanlage des Films falsch, so zeigt auch die
Ausführung grosse Schwächen. Hätte Cocteau ihn nicht mit dem Ge-
wicht"seines künstlerischen Testaments" beschwert, wäre bei der
Befreiung von Zeit und Ort mit ihren grossen Möglichkeiten vielleicht
noch formal ein interessantes Werk zustandegekommen. Doch seine
Einbildungskraft ist versiegt, wir sind nicht mehr Zeugen des Höhenfluges

einer schöpferischen Phantasie alles ist eingetrocknet. Alte
Einfälle aus frühern Filmen wiederholen sich, werden breit ausgewalzt.
Die lange Szene vor dem aus dem frühern'Orpheus' herübergeholten
Totengericht mit den endlosen Wortgefechten ist gänzlich verunglückt
und beweist nur, dass Cocteau sich nicht mehr klar darüber ist, was
Film ist. Hinter der Maske des Dichters steckt keine schöpferische
Substanz mehr, es bleibt bestenfalls an einigen Stellen noch bei einem
leichten Kokettieren mit dem Geist. Doch die Verzauberung stellt sich
nicht mehr ein, zu sehr schreitet er würdig-gespreizt und mit sich
selbst beschäftigt immer wieder durchs Bild von einer Leinwandecke
in die andere, und ruft nur einem Gefühl der Leere und Langeweile,
statt der Schönheit der Banalität. Der Film ist die Frucht eines
vergreisten, gezierten Aesthetentums, das glaubt, sich willkürlich alles
gestatten zu können, und dessen Geistreichigkeit nur noch gezwungen
wirkt, weil sie nicht mehr aus dem Reichtum seelischer Anmut wie
früher fliesst. Auch die einzige, hübsche kleine Szene mit der Dame
aus den Siebziger Jahren, die sich in unsere Zeit verirrt hat, und wie
aus einem der grossen Bilder von Manet entsprungen scheint, kann da
nichts mehr ändern. Uebrig bleibt letzten Endes höchstens ein
schwaches,filmisches Ornament. Doch ein solches vermag niemanden zu
bezaubern, geschweige denn zu nähren.und hat nicht einmal das
Gewicht einer Kuriosität.War einst der "Orpheus" ein Zeugnis für den

Nihilismus dernier cri, so lässt sich nicht einmal mehr das von dem

neuen Werk sagen.

FH.Auch Film-Zuschauer müssen für ihre Sünden büssen. Cocteau

hat einmal erklärt, seine Filme errängen zwar nicht in Frankreich,

jedoch im Ausland Triumphe. Das ist richtig wenn wir an die
fast andächtige Ehrfurcht denken, mit der seinerzeit mancherorts der
"Orpheus" als Meisterwerk bei uns aufgenommen wurde. Und nun hat
er diesen Weg weiterbeschritten und beschert uns nach seinem
Grundprinzip des "irrealen Realismus" (worunter Sie sich nichts oder alles
vorstellen können, denn er erklärte einst selber, er wisse nicht, was
es sei) sein Testament in der Formsprache des "Orpheus". Und wir
müssen uns damit zurecht finden.

Wie er einst im Radio verkündete, hat der Film "weder
Kopf noch Schwanz, jedoch eine Seele". Das heisst vorerst :

es gibt keine Geschichte darin. Doch was will er denn? Vor
allem nicht mehr so fragen.' Dann regt er sich nämlich auf.
"Alles was sich erklären lässt, was man beweisen kann, ist
vulgär", schrieb er darüber. "Ebenso, wie wenn man fragen
wollte, was eine Musik sagen will". Die schönsten Dinge sind
nach ihm ebenso unerklärlich: zum Beispiel, dass wir
Menschen auf einem unverständlichen Planeten leben, dass wir im
Verhältnis zu unsern Antipoden auf der andern Seite der Erde
mit dem Kopf nach unten laufen, und dass die Unendlichkeit,
die Ewigkeit, Zeit und Raum und "andere Phantastereien"für
unsere Intelligenz ewig unverständlich bleiben werden, selbst
wenn wir eines Tages zum Mond oder noch weiter reisen können.

"In einer Epoche, in der die Maler den Gegenstand im
Bilde der Kunst geopfert haben und abstrakt malen und jeden
Vorwand zum Malen vernichteten, verlangen die Filmbesucher

-aufgeputscht durch die Produzenten, die beim Kind stehen

geblieben sind und eine Geschichte vor dem Schlafen
wollen - eine solche, ein Sujet, einen Vor wand für einen Film.
Dabei ist doch die Art, etwas zu sagen, die Dinge zu zeigen
und den Film zu möblieren, tausendmal wichtiger als das, was
darin erzählt wird".

So will er uns also gewissermassen ein filmisches
Gegenstück zur abstrakten Malerei geben, einen Film "mit Seele",

ein Stück "reine Poesie". Und das ist ihm,bis vielleicht
auf eine einzige, kleine Sequenz,missraten. Er spielt die Hauptfigur

auf einer irrealen Wanderung durch Raum und Zeit,
vorwärts und rückwärts. Sich selbst unter unaufhörlichem Reden "Das Testament des Orpheus",ein schwaches Film-Ornament zur Selbst-Glorifizierung eines keineswegs
derart unablässig ins Zentrum zu stellen, streift schon anGe- mehr zauberischen Cocteau.

4


	Blick auf die Leinwand

