
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 13 (1961)

Heft: 10

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

ZAZIE DANS LE METRO

Produktion:Frankreich
Regie: Louis Malle
Besetzung:Cathérine Demongeot, Philippe Noiret,

Hubert Deschamps
Verleih: Monopol-Films

ms. Gegen Louis Malle, den jungen französischen
Filmkünstler, der mit "L'ascenseur à l'échafaud" und "Lesamants"
sich einen Namen gemacht hat, wurde an dieser Stelle - zur
Zeit, als diese beiden Filme in Zürich über die Leinwand liefen

- viel Kritisches vorgebracht. Prätention, die sich in der
formalen Aufplusterung einer Kriminalgeschichte ("L'ascenseur

à l'échafaud") äusserte, und Mangel an künstlerischer
Keuschheit, die in der Darstellung einer Liebesnacht ("Les
amants") sichtbar wurde, auch eine gewisse intellektuelle
Verschmocktheit waren die Einwände, die sich gegen Louis
Malles Filmkunst anführen liessen. - Dabei wurde freilich in
keinem Augenblick bestritten, dass dieser junge Franzose zu
den formal einfallreichsten und sichersten Künstlern des
gegenwärtigen französischen Films gehöre; ja es schien, als
ob er sich in seiner formalen Könnerschaft nur zu heimisch
fühle und alles könne, ohne je die Glut des Sagenmüssens in
sich anzufachen.

Und nun sitzt man vor "Zazie dans le métro", dem Film,
den Malle nach dem Roman von Raymond Queneau gedreht hat.
"Zazie dans le métro"ist keine Verfilmung eines Romans, wie
man sie üblicherweise sieht.Queneaus Werkist Quelle der
Inspiration zu etwas durchaus Neuem.Wie inwenigen andern
Fällen wird es deutlich,dass die Kreation aus der Kraft und den Gesetzen
des filmischen Bilderzählens aus einem Stoff,der uns bereits vertraut
scheint, etwas völlig anderes zu schaffeninder Lage ist.Malle setzt
sich,indem er Raymond Queneau zum Inspirationsquell genommen hat,
kongenial neben den Schriftsteller .Dabei wird manches sichtbar, was bis
jetzt verborgen geblieben sein mochte: Etwa das, dass auch die beiden
ersten Filme Malles, was immer man gegen sie anzuführen imstande
war, einer bestimmten Notwendigkeit, einer bestimmten sittlichen
Vorstellungsweit angehörten. Die Leidenschaft der Liebe, die in jenen
beiden Filmen verherrlicht wurde, das Hinführen der Personen in
eine menschliche Ursituation, in welcher nur noch zählt, was sie wirklich

an Substanz in sich tragen; das Reduzieren der Menschen auf ihre

unverstellbare, mit keinen Heucheleien der Konvention mehr
übertünchbaren Gefühle, auf die Nacktheit ihrer Existenz, die in der
Leidenschaft aufbricht und die Menschen entweder erhöht oder zerstört:
Louis Malle hat in "L'ascenseur à l'échafaud" und in "Les amants"da-
von berichtet, und er hat sich, indem er solcherart die Glut der
Wahrhaftigkeit schürte, als ein Kritiker unserer Zeit, unserer Gesellschaft
entpuppt. In "Zazie dans le métro" wird die Kritik gänzlich unverkennbar.

*
Eine politische, eine soziale Kritik? Keinesfalls. Eine Kritik

vielmehr von grundsätzlicher, von vitaler Art. Gegen die technisierte
Gesellschaft, mit ihren Nivellierungen alles Menschlichen, richtet sich
sein Film. Sie entlarvt er, heiter, burlesk, scharf, mit jener schöpferischen

Bösartigkeit, die nur dem wirklichen Moralisten eigen ist.
Zazie, das zehnjährige Mädchen, das nach Paris kommt, ist das Instrument

dieser Kritik. Wer ist Zazie? Eine Göre? Ja, und doch nicht,
kein frühreifes Kind mit den Allüren der "Halbstarken", kein verdorbenes

Wesen, das sich vorzeitig ins Leben und in die grässlichen
Geheimnisse der Erwachsenen vergafft. Zazie ist die Unschuld selbst, ist
die Reine und Unversuchte, ein Kind, in dessen Mund alle die Redensarten

der Erwachsenen, die erotomanen und die übrigen verderbten,
sämtliche um ihre Lüsternheit, ihre Grobheit, ihre Sündhaftigkeit
gebracht werden. Ein Kind, das, so grob, so lästerlich es auch reden
mag, nie von der Grobheit und der Lästerlichkeit angesteckt wird,
vielmehr durch seine Reinheit die Verderbtheit der Erwachsenenwelt
erst erkennbar macht. Schicht um Schicht, wie Kulisse um Kulisse
in der Schlägerei des Films, bricht die Welt der Erwachsenen als eine
Welt der Verlogenheit, der Heuchelei, der Grosstuerei auseinander.
Und Zazie, das kleine Mädchen mit dem Ponyhaarschnitt und der grossen

Zahnlücke, dem orangefarbenen Pullover und den steckendünnen
Beinchen, vollbringt dieses Wunder. Es ist ein Wunder der Heilung.

Die Welt wird entlarvt. Die Tage der Erwachsenen werden als
ein Geschwätz lächerlich gemacht, die Ernsthaftigkeit, mit der wir
hinter dem Leben her sind, als ein schreckliches Spiel blossgestellt.
Umkehrung aller Werte? Zerstörung der lebenermöglichenden Konventionen?

Wer so fragt, zeigt, wie wenig ernst es ihm mit dem Unbehagen
in unserer Gegenwart ist. Und gibt zu, wie schlecht er dazu geschaffen

ist, die Moral der scheinbaren Immoralität, welcher sich Louis
Malle zuwendet, zu begreifen. Es gibt Leute im Kinosaal, die schütteln
den Kopf und zischeln mit den Lippen vor Entrüstung über die kleine
Gör, die da flucht und lästert und geile Worte braucht, und sie mei-

Die kleine, reine Törin Zazie, die uns Moderne durch ihre Unschuld lachend beschämt, geht unversehrt
durch die verdrehte Welt der Erwachsenen.

nen, das nun sei die vielberedete verdorbene Jugend unserer Gegenwart.

Schütteln kann man aber, sieht man einmal mit den Augen dieses

Kindes, nur über die Erwachsenen den Kopf, und entrüstetes
Zischeln ist nur am Platz bei diesen Männern, die sich belügen, bei diesen

Frauen, die sich verlieren, ohne dass je ein Verlust verspürt würde.

Die Welt, wie wir Erwachsene sie uns gebaut haben und wie wir sie
hätscheln als die uns gemässe, fällt auseinander, und es schadet nichts;
denn sie zerfällt vor dem reinen Blick eines Kindes. Vor diesem Blick,
der alle Gemeinplätze der Moralität, alle Geheimnisse der "Erfahrung"

durchdringt, ergibt es sich, dass die Welt, die sich dennoch so
viel Mühe gibt, ernst genommen zu werden, nur noch komisch wirkt;
komisch ist sie in den Augen des Kindes. Die Augen des Kindes aber
sind die Augen mit denen Louis Malle auf die Welt blickt, und so
entstand seine Burleske.

*
"Zazie dans le métro" ist eine Burleske,wie man sie seit "Hell-

zapopin",das freilich nur oberflächlich gewesen ist, nie mehr gesehen
hat auf der Leinwand. Stilistisch lässt sich mancherlei nachweisen:
Der Einfluss des Surrealismus, der selbstverständlich schon rein
literarisch vorhanden ist, in der Person von Raymond Queneau, der aber
vor allem filmisch wirksam wird, indem Louis Malle erneuert, was die
Avantgarde der zwanziger Jahre in ihren optischen Lustbarkeiten
erschaffen hatte (und es erneuert mit dem hinreissenden Talent und der
schöpferischen Unbeschwertheit, wie man sie bei allen jenen, besonders

den Deutschen, leider vermisst, die sich daran gemacht haben,
den Film von heute vor der Verkommerzialisierung zu retten - durch
formalistischen Leergang und aufgeblasene Gescheitheit). Man erkennt
auch andere Einflüsse, zunächst den des Stummfilms überhaupt, der
zur Freiheit und Ungeniertheit der optischen Formulierung ja noch in
einem weit kindlicheren, aber auch ergiebigeren Verhältnis gestanden
hatte; erkennt den Einfluss auch etwa eines Artaud, der im Theater
vergeblich zu realisieren versucht hatte, was Malle nun im Film mit seiner

für jegliche Traumrealisation besser geeigneten Technik nun
vollbringt - nur scheinbar mühelos freilich, in Wahrheit auf Grund
mühevollster Proben.

So unbeschwert, zugleich aber so gescheit ist der Surrealismus
im Film noch nie in Erscheinung getreten. Indem die Wirklichkeit
durch das Burleske sich selber verfremdet wird, wird sie endlich zur
Uebereinstimmung mit sich selbst gebracht. Die Frauen, die sich violett

verfärben, die Männer, die von einer Gestalt in die andere schlüpfen,

die Verzerrung der Perspektiven, die Aufhebung der Synchroni-
tät der Bewegungen, die Entschwerung der Körper, die Sistierung der
logischen Berechenbarkeit, die falschen Rückblendungen, die Umkehrung

der Beziehungen von Mensch zu Mensch: in jeder dieser burlesken

Veränderungen der normalen Welt geschieht eine Entlarvung
vollzieht sich ein Durchbruch zur Wahrheit. Die Menschen, ausgenommen
Zazie, in deren Augen sich alles so komisch ausnimmt, sind keine
Menschen mehr, sondern Marionetten, Gelenkpuppen in einem mörderischen

Spiel des Lebens, das sie nicht zu durchschauen imstande sind
und das sie, obwohl es sie zerstört, auch noch loben.

Für die moralische und zeitkritische Haltung Louis Malles ist
jene Sequenz von repräsentativer Bedeutung, wo das Auto des Mannes,
der bald als Polizist, bald als Tourist durch Paris tollt, und der män-

2



nertollen Frau, die sich unversehens in einen Transvestiten verwandelt,

im abendlichen Stossverkehr der Metropole stecken bleibt: die
verzweifelte Komik dieser Situation erinnert in ihrer künstlerischen
Qualität, aber auch in ihrer satirischen Wahrhaftigkeit an die Kunst
Chaplins und ihre Fähigkeit, die Tragikomödie der Gesellschaft dem
heilsamen Gelächter preiszugeben. Sind wir nicht eingeklemmt in diesen

unentwirrbaren Verkehr? in diese unentwirrbare, starre Rationalisierung

des Daseins? in diese Schematisierung unserer Lebensbedürfnisse?

Unser Dasein folgt den Stanzungen einer Lochkarte, und anders
als marionettenhaft komisch kann das auf jemanden, der sich draussen
hält, nicht wirken. Oder doch? Zazie gesteht am Schluss, als sie wieder

heimfährt: "Ich habe gealtert:" Sie geht zwar unversehrt aus dem
Abenteuer hervor, aber sie hat gealtert,und indem sie altert, ist sie
dem Zeitpunkt schon näher gekommen, da auch sie nach einer Lochkarte

zu leben beginnen wird.
Ist das Schicksal? Der Moralist, wie Louis Malle und seine Ahnen

in der Kunst, die Surrealisten, es sind, sieht kein anderes Weichen
vor diesem Schicksal, als darin, es durch Lächerlichkeit erträglich
zu machen. Und durch Poesie. Denn Malles Film ist voller Poesie,
nicht nur dort, wo er ironisiert, wie in den Parodien auf den Wildwester,

auf den Film der "Nouvelle Vague" und auf sich selbst, auf die
Beschwörungen Fellinis und die metaphysischen Elementarität von
Alain Resnais; sondern dort vor allem, wo sich in den Augen des Kindes,

dieses kleinen, reinen Toren im Lande Babel, die Schönheit
entfaltet. Schön, gelungen in allen seinen Teilen ist so dieser Film, mag
er auch unbequem sein oder von vielen nicht verstanden werden.
Verständnis allerdings stellt sich nur dort ein, wo man gelernt hat, die
Augen nicht mehr nur nach einer Fabel (wie dünn ist sie) Auslug halten
zu lassen, sondern die Bilder des Films als Zeichen, als Chiffren für
geistige Wesenheit, für eine Wahrheit hinter der Erscheinung zu
begreifen.

geradezu erstaunlich, mit welcher Fertigkeit diese Filmleute an
der Arbeit gewesen sind,um die Spannung niederzumetzeln. Dafür frönen

sie ausgiebig den Dialogen. Müller, der Fahnder, muss ständig
reden, wahrscheinlich darum, weil die Leute im Kinosaal und im
Kriminalfall nicht dahinter kommen sollen, dass er auch denkt,
kombiniert, schnüffelt und zuletzt das knifflige Rätsel löst. Wenn Fahnder
Müller am Morgen an der Beerdigung des Opfers teilnimmt, liegt auf
dem Friedhof Schnee; wenn er am Abend des gleichen Tages aus dem
Haus der Witwe tritt, liegen die Strassen blank. Wer vollbringt im
Schweizer Film solche Wunder? Der Föhn vollbringt sie. Oder die
Unachtsamkeit des Regisseurs. Und so folgt eine Unachtsamkeit der
anderen. Sie aufzählen? Es hiesse, den Film Szene um Szene, Bild
um Bild fast, der Lächerlichkeit preisgeben.

Man muss aber fragen: Wo bleiben der Ernst, die Sorgfalt, die
Verantwortung bei der Produktion? Der Schweizer Film im allgemeinen

hat einen schweren wirtschaftlichen Stand. Es darf daher verlangt
werden, dass eine gewisse Qualität innegehalten wird. Was hier
geleistet wurde, ist keine Leistung, die das schweizerische Qualitätszeichen

verdient. Was uns hier vorgesetzt wird, ist ganz im Gegenteil

dazu angetan, die gesamte schweizerische Filmproduktion in Verruf

zu bringen. Mehr Sorgfalt ist da denn doch zu erbitten.' Und wer's
nicht versteht, soll die Finger von der Sache lassen.'

ZORNIGES SCHWEIGEN
(The Angry Silence)

Produktion:England
Regie: Guy Greene
Besetzung R. Attenborough, Pier Angeli
Verleih: Monopol-Films

DIE GEJAGTEN

Produktion: Schweiz
Regie: Max Michel
Besetzung:Heinrich Gretler, Claude Farell,

Heinz Wöster, Max Lenz u.a.
Verleih:Sphinx-Films

ms-Heinrich Gretler, die Schultern geduckt und die mächtige
Nase schnüffelnd vorgereckt, schlendert über den Dorfplatz von "Habli-
kon". Er fahndet. Im Brunnen, den er zu reinigen hat, sitzt Max Werner

Lenz als Strassenkehrer. Die beiden kommen ins Gespräch, und
als sich der Detektiv verabschiedet, sagt der Strassenkehrer, dem sich
der Fahnder nicht zu erkennen gegeben hat, Wachtmeister zu ihm. Wieso

Wachtmeister, will Gretler wissen, und Lenz, der Strassenkehrer,
meint, er sei doch Wachtmeister Studer. "Nein, Müller.'" "Aber sie
gleichen dem Studer", schliesst der Mann im Brunnen das Gespräch
und zwinkert mit den Augen. Jedermann im Publikum hat nun verstanden:

man hat eine Anspielung auf Heinrich Gretlers Interpretation des
Wachtmeisters Studer in Leopold Lindtbergs gleichnamigen Film zu
hören bekommen. So jagt ein Scherz den anderen, und wo die Scherze
sich nicht jagen (und das ist die meiste Zeit des Films), breitet sich
Langeweile aus.

Da geht ein Romanautor (Walter Blickensdorfer) hin und schreibt
eine Kriminalgeschichte, deren Held, der Fahnder Müller,
verzweifelt dem berühmten Wachtmeister in Friedrich
Glausers Roman gleicht. Da setzen sich ein Filmproduzent
(Erwin Dietrich) und ein Regisseur (Max Michel)samt
einigen Drehbuchautoren zusammen und fabrizieren aus
diesem Roman, den zu lesen wenigstens noch einigen Spass
macht, eine Filmstory, die dem Kriminalfall alle Spannung
aussagt wie der Vampir der Schönen das Blut. Von Anfang
an steht fest, wer der Mörder ist: Heinz Wöster spielt ihn
nämlich so schlecht - auf den tragischen Stelzen des
Burgtheaters thronend und mit einer statuarischen Miene der
edlen Heimsuchung -,dass gar kein Zweifel bestehen kann,
dass er der Schlimme ist. Aber schliesslich darf man den
Schauspielern keinen Vorwurf daraus machen, dass sie so
unfreiwillig komisch wirken. Ihr Regisseur, der aus München

eingeführte ehemalige Cutter Max Michel, ist nämlich
völlig ohne Ahnung in der Wissenschaft, wie man einen
Schauspieler führen muss; so ohne Ahnung, dass man auch
mit ihm beinahe Erbarmen hat.

Leider, obwohl er von Beruf einmal Cutter war, hat
Max Michel auch keinen Sinn für filmische Gestaltung, und
da Georges Stilly unterdessen zu seiner Photographier -
kunst auch nichts hinzugelernt hat, ist der Film auch
optisch jämmerlich herausgekommen. Nichts stimmt. Die
Geschichte macht sich "selbständig", sie hat keine
Landschaft um sich, keine Stadt und keine Dörfer(obwohl sie
angeblich in Zürich und in dem Dorf Hablikon spielt; es fehlt
ihr der menschliche Kontakt, und -was in einem Kriminal- In dem mutigen, sozialkritischen Film über das Problem des gewerkschaftlichen Terrors und des

film das Aller schlimmste ist - eben die Spannung. Es ist Freiheitsrechts des Einzelnen spielen R. Attenborough und Anna Maria Pierangeli ausgezeichnet.

ms. "The Angry Silence" des jungen englischen Regisseurs Guy
Greene ist einer der mutigsten Filme, die man in letzter Zeit zu
Gesicht bekommen hat. Mut allerdings zählt wenig, wenn er nicht auch
künstlerisch in Erscheinung tritt. Und auch hier zeigt sich Guy Greene
von Glück gesegnet. Das Thema also ist gewagt: ein Arbeiter setzt
sich über einen (von kommunistischen Hintermännern angezettelten
wilden Streik hinweg und erduldet alle erdenklichen Schikanen und die
Bedrohung des Lebens, nur um der Uebermacht der blossen Gewalt
nicht klein beigeben zu müssen; nur um sich selbst bleiben zu können.
Nicht er allein wird geplagt, auch seine Familie wird dem Terror
ausgesetzt, und eine wachsende mehr und mehr zermürbende Einsamkeit
umgibt den Mann. Erst als ein Ueberfall auf ihn verübt wird, von
einem Rowdy, wobei er ein Auge verliert, erkennen die Streikenden,
dass sie zu weit gegangen sind, und dem einen oder anderen dämmert
es vielleicht auch, was es heisst, den Mut zum Einzelgang, zur eigenen

Entscheidung, zum eigenen Denken zu haben.
Der Film ist durch die Aufrichtigkeit, mit welcher er Sozialprobleme

unserer Gegenwart, das Problem des Terrors durch die
Gewerkschaften, aufgreift, für manche wohl unbehaglich. Aber er sagt -
zum ersten Mal meines Wissens auf der Leinwand - Dinge, die endlich
gesagt und eben auch im Film dargestellt werden mussten. Und weshalb

überzeugt der Film Guy Greenes so sehr? Weil er so sachlich, so
sauber ist. Hier begegnet man endlich jenem klaren, effektlosen, in
der Milieuzeichnung wie auch in der psychologischen Schilderung
gleicherweise nüchternen und richtigen Realismus wieder. Nichts ist auf



Effekt aus, es gibt keine Forcierung des dramatischen Ereignisses,
es gibt keine Melodramatik, weder des Herzens noch des Sozialen. Dafür

zeichnet der Film Menschen, in denen sich eng ineinander Gutes
und Schlechtes mischt: selten sah man in einem Filmwerk eine so
sensible, so behutsame, so ohne Typisierung auskommende
Charakterdarstellung. Die feinsten Regungen, die unscheinbarsten Wandlungen
kommen leise und sicher an. Am schönsten, ja geradezu faszinierend
kommt diese sensible Nüchternheit, diese asketische Charakterisierung

in der Darstellung des Helden Tom durch Richard Attenborough
zum Ausdruck: das ist ein Meisterstück der Schauspielkunst, die ganz
Leben, ganz Sicherheit des Daseins geworden ist. Attenborough ist
der Film überhaupt zu danken, hat er doch dessen Produktion aus
eigenen Mitteln übernommen. Neben ihm spielt Pier Angeli, die junge
Italienerin, die einst so hoffnungsvoll begonnen hatte, dann in Schablonen

gepresst wurde, hier nun aber endlich wieder als die grosse
Schauspielerin erscheint, die sie ist: sie spielt eine junge Frau, Toms Gattin,

herrlich, bezaubernd, zart und feinfühlig und dabei von einem
hohen Mass an Instinktsicherheit, die ihr den richtigen Weg weist.

POLICARPO
Produktion: Italien
Regie: Mario Soldati
Besetzung:Renato Rascel, Peppino de Filippo, Carla Gravina
Ver leih: Pandora- Films

ms. Mario Soldati ein dem Literarischen verpflichteter Regisseur,

Schöpfer der unvergleich schönen Impression der guten alten Zeit,
"Piccolo mondo antico",hat mit "Policarpo", seinem letzten Film, wieder

diese alte, uns entsunkene Epoche der Jahrhundertwende aufgesucht.
Ein armer Schlucker, Ministerialschreiber, von Renato Rascel dargestellt,

ist der Held der Fabel. Policarpo sieht sich in seiner Existenz
bedroht: durch die Erfindung der Schreibmaschine, die eine teuflische
Erfindung ist und ihn, wie er befürchtet, des Brotes berauben wird.
Was tut ein schlauer Vater. Er schickt seine mannbare und hübsche
Tochter seinem Vorgesetzten (Peppino de Filippojins Garn, aber wehe,
es geschieht anders. Nicht dem Vorgesetzten schenkt das schöne Kind
sein Herz, sondern dem Vertreter der neuen gefährlichen Zeit, dem
Schreibmaschinentechniker. Ein grosser Film?Nein, es ist ein Nichts
an Fabel, ein Wenig an Substanz. Aber er ist schön, bezaubernd durch
seine komödiantische Laune, durch seine Lebensfreude überhaupt, durch
die Anmut seiner Geschwätzigkeit, den Charme seines Temperaments:
ein Fest erdichteten Lebens, das uns wohl tut und das uns gute Laune
schenkt.

DIE GLORREICHEN SIEBEN
(The magnificient Seven)

Produktion:USA.
Regie: J Sturges
Besetzung: Yul Brynner Horst Buchholz,

Steven MacQuenn, Edi Wallach
Verleih: Unartisco-Films

ms. Zurzeit können die Schweizer in vielen Kinotheatern
einen Film bewundern, dessen Vorlage, der japanische Film "Die sieben

Samurai", seinerzeit während weniger Tage kaum ein einziges
Kino zu füllen vermocht hat. Woher dieser Unterschied des Interesses?

Dass Japan grossartige Filme macht, nehmen nur jene zur Kenntnis,

die sich einerseits der künstlerischen Autonomie der Gattung
Film bewusst sind und die anderseits zur besonderen Ausformung
japanischer Kultur im Film ein leidenschaftliches Verständnis haben.
Ein Film aber, der, wie eben "The magnificient Seven" aus Hollywood
kommt, findet von vorneherein den guten Glauben derer, die künstlerische

Ansprüche kaum stellen und die sich ganz schlicht während zweier
Stunden unterhalten lassen wollen.

Ein Vergleich zwischen "Die sieben Samurai" von Akira Kurosawa

und "The magnificient Seven" von John Sturges ist zwar notwendig,

weil er Unterschiede filmkünstlerischer Auffassung deutlich macht.
Aber er ist auch ungerecht, weil er einen Film, der gut und spannend
ist, nämlich den amerikanischen an einem Werk misst, das tief im
Menschlichen gründet und künstlerisch von unvergleichlicher Kraft
der Form ist. Die Geschichte ist diese: Sieben Männer, alle mutig,
doch alle ohne Geld, verdingen sich als Kämpfer bei Bauern, deren
Dorf jährlich mehrmals von Räubern überfallen wird und die so des
hart erarbeiteten Brotes, der dürftigen Nahrung für ihre Familien,
beraubt werden. Die Bauern sind zunächst von der siegreichen
Abwehr der Eindringlinge begeistert, wenden sich aber, als die Räuber
zur Belagerung schreiten und der Blutzoll immer höher wird, gegen
ihre Beschützer. Erst nach einem letzten Kampf, in dem sie die
gedungenen Streiter zunächst allein lassen, sehen sie ein, dass die Freiheit

diese Opfer verlangt hat. Ihr Dorf hat nun Ruhe vor den Banditen.
Heimatlos aber, wie sie gekommen sind, ziehen die Ueberlebenden der
Helfer ab.

Kurosawas sieben Streiter sind Samurai: sie gehören, wenn auch
einer niedrigen, so doch einer eindeutig bestimmten und sozial
anerkannten Kaste, dem niedrigen Kriegeradel an und verkörpern als
Ritter, die sich in Sold stellen, eine bestimmte sittliche Welt, an
welcher Mut vor dem Gegner, Fairness im Kampf, Beherrschung der
Regeln des Schwertkampfes feste Punkte des Verhaltens bilden. Bei John
Sturges aber sind aus den Samurai sieben Desperados geworden, sieben

jener entwurzelten Männer des Wilden Westens, die, vom Hunger
und von ihren Feinden - und ein jeder ist hier der Feind des anderen -
gejagt, das Abenteuer suchen und im Abenteuer, unbewusst, den Tod,
der sie von der Angst befreien soll. Kurosawas Kämpfer sind also
Männer die im Augenblick zwar, da sie von den Bauern gedungen werden,

ohne Arbeit sind, indessen sozial ihrer Klasse sich bewusst und
im Lebensstolz dieser Kriegeradeligkeit verwurzelt. Die sieben
Desperados von John Sturges sind Deklassierte von allem Anfang an.

Das hat seine Folgen: im amerikanischen Film wird Menschlich-
Gültiges sichtbar erst in dem Augenblick, als sich die sieben Männer,
von denen ein jeder tapfer ohne jeden Zweifel ist, in der Begegnung
mit den Bauern ihrer Entwurzelung erst recht innewerden und so während

ihres Lebens im Dorf zum erstenmal Gemeinschaft zu erleben
beginnen. Das ist eine schöne, berührende Wandlung, die John Sturges

in diesen Männern sichtbar zu machen versteht. Aber an menschlicher

Vertiefung reicht der amerikanische Film dadurch noch nicht
an den japanischen heran, wo Kurosawa die eine Welt mit der anderen
konfrontiert, die Welt der Samurai, die ihre eigene Grösse und das
ihr eigene Elend hat, mit der Welt der Bauern, deren Elend ein anderes

und deren Grösse wieder eine andere ist. Bei Kurosawa stehen
beide Welten unvereinbar neben- und zuletzt gegeneinander, und indem
die Samurai, soweit sie überleben, nach dem letzten Kampf abziehen,
fest verwurzelt in den Normen ihrer Kaste, doch heimatlos in einem
höheren Sinn, da bricht die Tragödie des Glanzes und des Elends des
Soldatentums auf, das sich zum Selbstzweck gesetzt hat. Das rührt
nun nicht nur an, das erschüttert.

Dennoch: der Film von John Sturges, nimmt man ihn als einen
Wildwester, und das ist er ja, ist einer der besten dieser Gattung, die
man seit langem zu Gesicht bekommen hat. Die eruptive, künstlerische
Kraft Kurosawas hat Sturges nicht, die epische Wucht, über welche
vielfältig die Glanzlichter des lyrischen Aufschwungs gleiten, ist ihm
unbekannt. John Sturges erzählt geradlinig, vordergründig, aber
spannungsvoll und lebendig, wie es sich für einen Wildwestfilm
gehört. Die Landschaft Mexikos, jene von Morelos, ist attraktiv und
verleiht dem Film einen Glanz der exotischen Schönheit. Und die Bauern

mexikanische Peones, haben in jeder Gebärde Wahrheit. Die
Darsteller der sieben Desperados wirken nicht alle gleicherweise
überzeugend: Yul Brynner, der den Anführer spielt dringt kaum zur menschlichen

Wirklichkeit durch, und Horst Buchholz, der von Hollywood in
diesem Film zum Star gemachte junge deutsche Darsteller,
übertreibt unsäglich (so kühn wie ahnungslos ist es, diesen gewiss
sympathischen Schauspieler in die Rolle einzusetzen, die bei Kurosawa
Toshiro Mifune, der Hauptdarsteller auch von "Rashomon",innehat).
Die übrigen Schauspieler aber, Träger unbekannter Namen,unter
ihnen ein prachtvoller Kerl, Steven MacQuenn und ein unheimlich
differenzierter Edi Wallach als Banditenchef, strahlen eine Lebensechtheit

aus, die den Film darstellerisch auf ungewohnter Höhe hält.
Hier gibt es Augenblicke, da das Geschehen einem tief unter die Haut
dringt. Aber man sitzt vor der Leinwand mit atemloser Spannung die
ganze Zeit hindurch: und man freut sich, weil das Leben, wenigstens
in einem fernen Land, in Mexiko, und zu einer vergangenen Zeit, um
die Jahrhundertwende so einfach, so klar, so kraftvoll und in den
Entscheidungen so heilsam brutal zu sein vermag.

Die"glorreichen Sieben" in einem guten, vertieften und lehrreichen Wild-Wester

4


	Blick auf die Leinwand

