
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 12 (1960)

Heft: 17

Artikel: In schweizerischer Sicht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STANDORT

IN SCHWEIZERISCHER SICHT

FH. Wir haben in der letzten Nummer einen Auszug aus der

Ansprache des deutschen Filmbeauftragten Pfarrer Werner Hess an den

Berliner Film-Festspielen in Kürze gebracht. FuR. Nr. 16, S. 9), in
der er sich gegen die in vielen, auch künstlerisch wertvollen Filmen
sich abzeichnende, sittliche Auflösung protestierte und von der
Filmindustrie eine Umkehr verlangte. Es sei uns gestattet, hier einige
Gedanken anzuknüpfen.

Es versteht sich von selbst, dass wir uns mit allen Mitteln gegen

Filme zur Wehr setzen, die ohne jede künstlerische Form und Aussage

von Wert nur die niedersten Instinkte ausbeuten. Auch der Appell an

die Filmproduktion, die Hände von der Herstellung solcher zu lassen,

ist hier durchaus angebracht wenn auch schärfere Massnahmen in

manchen Fällen unvermeidlich sind). Schwieriger liegen dagegen die

Dinge, wenn es sich um künstlerisch gestaltete Filme handelt, die je —

doch nur Nihilismus, Zynismus, Perversionen usw. verbreiten.
Solche Filme haben seit einiger Zeit zugenommen,indem der früh-

here "schwarze Stil" gewisser Filme, der wenigstens nur Pessimismus
und Melancholie predigte.heute nicht selten noch mit schlimmen
Giftblumen ausgeschmückt wird. Zerstörerische, lebensverneinende Kräfte

machen sich darin oft trotzig oder leidenschaftlich geltend, die auf

Millionen von bescheiden, einfach, treu dahinlebenden Menschen negativ

wirken müssen. Dass da in kirchlichen Kreisen schwere Besorgnisse

auftauchen, vielleicht auch Zorn hervorgerufen wird, liegt auf der
Hand.

Betrachten wir jedoch den geistigen Gehalt, die Aussage solcher

Filme näher, so zeigt sich, dass das meiste davon durchaus nicht

neu ist, dass es in einen weltweiten Zusammenhang gehört. Viele
Beispiele Hessen sich dafür anführen. Jeder Film, abgesehen vom
bedeutungslosen Unterhaltungsfilm, ist ja doch nur ein Ausdruck der geistigen

Lage unserer Zeit, die wiederum mit der geistigen Lage von

Jahrhunderten verknüpft ist. In der Literatur die der Film oft übernimmt,
kommen ganz ähnliche Aussagen vor. Die Geringschätzung des

Einzelmenschen mit der Einengung und Entwertung des Gewissens, die

Zurückdrängung der moralischen Mächte, ist das zB. nicht alles die Folge

des alten Realismus des letzten Jahrhunderts, der Erhebung der
sinnlichen Welt zur einzigen und absoluten? Steht zB. hinter der Herabwürdigung

des Einzelmenschen, hinter dem Materialismus und Marx nicht
der alte Hegel? Auch die Ruchlosigkeiten des Nationalsozialismus
haben den gleichgültigen Pessimismus gefördert. ("Gott starb im Kon -
zentrationslager", schrieb Ernst Wiehert. )Und wenn wir uns über den

wurstigen und frivolen Nihilismus in den französischen Filmen aufregen,

müssen wir uns nicht an Comte und den Positivismus erinnern, der
die Ueberzeugung von einer unermesslich dunkeln, um das Wohl und

Wehe gänzlich unbekümmerten Weltnatur verbreitete? Als Comte einst
dem schrecklichen Ende eines Frosches im Maul einer Schlange
zugeschaut hatte, die einen ganzen Tag dazu brauchte, ihn langsam lebend

zu verzehren, schrieb er "wenn es einen Gott gäbe, der diese grauenhafte

Welt geschaffen hätte, müsste man ihn zu Tode prügeln". Hat
nicht unser Dichter und Nobelpreisträger Carl Spitteier (ausgebildeter,
protestantischer Theologe!) angesichts des Kampfes aller irdischen
Geschöpfe gegen alle die Welt als eine "verschämte, sonnenschein-ge -
schminkte Hölle" definiert? Strindberg war davon überzeugt, dass wir
hier in der Hölle lebten und es bloss nicht wüssten, und Shaw höhnte ü-
ber die Pfarrer, dass sie nicht über die schrecklichen Untaten zu

predigen wagten, welche die Menschen täglich in den Schlachthäusern an

ihren Mitgeschöpfen verübten. Sartre, der Heidegger-Schüler definierte
den Menschen als die Hölle seiner Mitmenschen, einen Menschen,der

ohne seine Zustimmung in eine ihm fremde und feindliche Welt geworfen

würde um wieder ins Nichts zu verschwinden, und der nichts Gewis¬

ses habe als seine Existenz und sich deshalb entsprechend aufführen

dürfe. Gleichgültigkeit, Zynismus, Genussgier sind schon immer die Folge

solcher negativer Lebensauffassungen gewesen.

Es hätte wohl sonderbar zugehen müssen, wenn diese nicht auch

im Film ihren heftigen Niederschlag gefunden hätten. Und zwar gerade

in solchen, die von anspruchsvolleren Schöpfern stammen, die mit
ihrer Zeit leben. Die uralten Ueberzeugungen des Zweifels, der

Lebensverneinung, des Lebenseckels, des Unglaubens, sie haben ihr Recht im

Film so gut wie die positiven Kräfte. Denn sie entsprechen der heutigen

Lage, sie sind wirklich vorhanden, überall, und eine Filmproduktion
ohne sie wäre eine Lüge, würde den Notstand der Zeit verfälschen.Die

Kunst kann weder im Film noch sonstwo nach positiver oder negativer

Lebenswertung fragen; auch die Darstellung des Bösen, des Untergehenden,

kann höchste künstlerische Grösse haben. Wir dürfen niemals die

Freiheit echter, künstlerischer Bemühung beschränken wollen; die Gaben

des echten Künstlers sind immer ein Geschenk Gottes. Wie er sie

verwendet, ist seine persönliche Entscheidung vor seinem Gewissen,

vor Gott.

Es kann deshalb nicht die Rede davon sein, und wäre auch ganz

zwecklos, nur noch optimistische, positive, aufbauende Filme und Ab-
lehnung aller andern von der Produktion zu verlangen. Der Mensch

wird nicht einfach dadurch wieder glücklich, dass er sich als das er -
klärt. Das setzt das Vorhandensein einer entsprechenden, tiefwurzelnden

Innenwelt voraus. Man muss etwas Positives sein, um etwas Positives

sagen zu können. Um den zerstörerischen Kräften im Film
entgegentreten zu können, müssten wir zuerst begnadete Filmschöpfer haben,,

die zutiefst in der Verbindung mit dem Ewigen stehen. Nicht an der

Filmindustrie, an uns liegt es, solche Schöpfer zu finden und sie mit
allen Mitteln, geistig und materiell zu fördern. Das ist eine der wichtigen

Aufgaben kirchlicher Filmarbeit, ohne die der Kampf gegen die

Uebel der Zeit nicht geführt werden kann.

Da dies jedoch nicht allein von uns abhängt, müssen wir unsere

Leute gegenüber dem Ansturm der negativen Mächte in die Lage
versetzen, die Sachverhalte zu erkennen und zu beurteilen, damit sie davon

nicht angenagt, überschwemmt oder mitgerissen werden. Behüten können

wir sie davor nicht, ein jeder muss den uralten Kampf zwischen

Bejahung und Verneinung in sich selbst auskämpfen .Doch können wir helfen,

indem wir zu jedem dieser Filme deutlich unser Wort sprechen,
sie deuten und erklären, so die Zusammenhänge verstehen lehren.
Begreifen ist schon die halbe Abwehr. Darum ist gerade beim Film bei

seiner Riesenverbreitung und Bildhaftigkeit diese kritische und sich -
tende Aufklärungsarbeit so wichtig, und es ist tief beschämend, dass bei

uns so manche Kirchenbehörde diese dringende Notwendigkeit nicht
sehen will und törichterweise behauptet, "Wichtigeres" zu tun zu haben.

Es ist umso bedauerlicher, als der heutige Zustand doch durch
schwere Versäumnisse unsererseits entstanden ist. Man hat sich allzusehr

nur mit internen, theologischen Fragen beschäftigt, und die
fundamental wichtige Auseinandersetzung und Abrechnung mit den grossen
Geistesströmungen der Zeit, dem Realismus, Subjektivismus, Materialismus,

Monismus, Existenzialismus usw. unterlassen, während diese,
oft vertreten durch grosse Künstler, reiche Ernte hielten. Wenn wir
heute im Film der Einengung des Gewissens, der Verflachung, der
zynischen Unterdrückung und Verdrehen der Qualitätsunterschiede, dem

blossen Wirtschaftsdenken ohne Gewissen begegnen, dann müssen wir
uns wohl auch an die eigene Brust schlagen. Wir haben weit grössere
und schwerere Versäumnisse begangen, als sie je der Filmindustrie,
die zuerst materielle Aufgaben zu verfolgen hat, zur Last gelegt werden

können. Gebe Gott, dass es nicht zu spät zu einer gründlichen
Umkehr bei uns sei.

9


	In schweizerischer Sicht

