
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 11 (1959)

Heft: 25

Artikel: Das Böse im Film

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STANDORT

DAS BOESE IM FILM
FH. Ueber dieses Thema, das uns besonders interessieren muss-

te, sprach kürzlich unser Mitarbeiter Dr. M. Schlappner im C. G.

Jung-Institut in Zürich. Es ging ihm dabei nicht um psychologische

Fundierung, sondern mehr um ästhetisch -literarische Einordnung echter

oder scheinbarer Giftpflanzen im üppigen Filmgarten.
Er ging aus von Dreyer, in dessen Filmen die Inkarnation des Bösen

jeweils die eigentliche Hauptfigur bildet. In der "Jeanne d'Arc"ha-
ben die Richter den Platz des Teufels eingenommen, in "dies irae"wird
die Möglichkeit der Rettung angedeutet. In der "Jeanne" ringt das Böse

um die Unschuldige, die standhält und damit siegt; sie stirbt im Be-
wusstseiiv ein sinnvolles Opfer erbracht zu haben.

Teufelsgestalten, Vampire, Gespenster, gespaltene Menschen

usw. hat der Film zu Tausenden mit dem Theater und der bildenden
Kunst gemein. Er hat ihnen jedoch einige neue Aspekte abgewonnen,wie

nur er das vermochte. A uf der photographischen Wahrheit beruhend,
kann der Film Gefühle, Stimmungen, Absichten, Gedanken zB. in
einem menschlichen Antlitz zeigen, was neue, seelische Dimensionen

schafft, auf eine magische Weise. Dreyers"Jeanne d'Arc" ist hier das

stärkste Beispiel. Hier wird das Böse in Bildern Schritt für Schritt
entlarvt, mit wachsender Dämonie. Aber auch anderswo, in "Nosferatu",
im "Vampir" in "Dr. Caligari" in welchem eine schreckliche
Verzweiflung eine Unterwelt des Gefühls sich freie Bahn bricht, sind es

nicht die Gegenstände, sondern die Einstellungen der Kamera, die das

Grauen im Gemüt des Zuschauers erzeugen. Ferner ist der Film am

symbolträchtigsten.Die optisch wahrnehmbare Welt ist für den Regisseur

nur der unbehauene Stein aus dem sich alles mögliche gestalten
lässt. Im "Testament des Dr. Mabuse" (1932) wird zB. das prophetische

Schreckensbild einer politischen, zentral geleiteten Verbre -
chenswelt enthüllt. Ein Einziger kann allen seinen Willen aufzwingen.
Das Bürgertum sah die aktuelle, warnende Symbolik des Films nicht
und musste es büssen. Zum "Ideal des Bösen" wird dann der Gangster,

die reine Inkarnation des Animalischen, etwa in'Scarface", der
alten Darstellung von AI Capone (1931)Hier ist ein Mythus des Bösen

geschaffen worden, während es einen Mythus des Guten glücklicherweise
nicht gibt. (Schrieb nicht Hebbel, dass ein sündloser Mensch ein

Schwert wäre, an dem sich die Andern aufspiessen würden? )Zwar gibt
es im Film gute Polizisten, aber keiner von ihnen hat unmissverständ-
liche Eindeutigkeit. Dagegen ist der Wildwester, der ein bestimmtes,
amerikanisches Lebensgefühl ausdrückt, exemplarisch für den Kampf
zwischen Gut und Böse auf einfacher Stufe. Anders im "Schwarzen"

Film, der von Verbrechen durchtränkt ist um des Verbrechens willen,
wo auch die Polizisten wurmstichig sind, und das Töten erfinderisch,
auch auf sanfte Art, vollzogen wird. Beim Zuschauer soll Angst oder

doch ein Missbehagen erzeugt werden.

Der gewöhnliche Kriminalfilm, eine Art Wettstreit, erfüllt eine

psychohygienische Funktion. Nur bereits milieu-geschädigte Jugendliche

werden durch ihn zur Imitation gereizt. Gewiss hat er kein
moralisches Sendungsbewusstsein, doch die Magie des Films sorgt dafür,
dass der Zuschauer das dargestellte Böse miterlebt, den Kräften des

Bösen auf ungefährliche Weise freien Lauf im Miterleben lässt. Allerdings

gibt es auch Kriminalfilme, die eine ganz durchdachte Beziehung

zur Moral haben, zb. jene von Hitchcock. Er verkörpert oft im Film
unsere Neugier, worauf wir lernen, dass wir nicht grundsätzlich besser,

sondern nur um Grade von Verbrechern verschieden sind, uns also

auch schuldig fühlen müssen. Strohheim,der die Wirklichkeit mit
Dämonie bewältigte,ein enttäuschter Liebender, in dessen Filmen
sogar die Grausamkeit ein Ausdruck von Liebe war, ist von tiefem
Pessimismus erfüllt gewesen. Das Böse wird bei ihm zum Katalysator,
der die Entwicklung beschleunigt, die immer in den Verfall führt.

Dagegen haben wir bei Carné einen Pessimismus der Fatalität. Bei ihm

ist die Welt böse, und kein Streben nach dem Guten kann dem Menschen

helfen. Alle Helden sind unschuldig, auch wenn sie zu Verbrechern
geworden sind, denn das Dasein ist gnadenlos. Nur eine einzige Stunde reinen

Glücks im Leben lässt die Verzweiflung ertragen. Dagegen hat Fellini

immer das Böse zu überwinden versucht. Im "Bidone" wird es

ergreifend durch ein gelähmtes Kind überwunden, das den betrügerischen
Priester um seinen Segen bittet, worauf der Verbrecher zum Bösen

untauglich wird. Menschliche Existenz im Aufbrechen zur Gnade hin, das

ist der Sinn des Lebens in unserer Welt nach Fellini. -

Das Thema war unmöglich in einem kurzen Vortrag abschliessend

zu behandeln. Interessant ist aber doch, dass die weitgehende Zerstörung

des Wertgefühls, unter der wir alle leiden, sich auch im Film
heftig ausdrückt, wie sich aus der Zusammenstellung im Vortrag mit
aller Deutlichkeit zeigte. Es lässt sich vielleicht sogar sagen, dass im
Unterschied zur Bühnendichtung der heutige Film nicht so sehr in der

Spannung Gut - Böse lebt, sondern in jener Edel - Gemein, die schwieriger

zu durchschauen ist. Sie ist auch ungeniessbar, denn eine gemeine

Handlung geht fast stetsauf versteckte Ressentiments zurück. "Wallenstein",

"Macbeth" sind angefüllt vom Bösen bis zum Mord, doch waren

sie nie gemein, sie waren edel, weshalb wir ergriffen ihrem Schicksal

folgen. Es sind im Grunde nur grosse Beispiele dafür, dass Leben ohne

Sünde nicht möglich ist. Aber statt uns das grosse Problem aller Zeiten

darzulegen, wie der einzelne Mensch mit dieser fertig wird, zeigt
man in vielen Filme blosse, eckelerregende, sinnlose Gemeinheit von

uninteressanten Menschen, die keineswegs mit dem Bösen ringen, keine

Gewissenskonflikte kennen, gefühllos nicht wissen, was sie eigentlich
tun. Das führt nicht weiter, hilft niemandem, treibt nur in sinnlose,
unfruchtbare Sackgassen.

Dass wir als Menschen das Risiko der Sünde tapfer auf uns nehmen

müssen, in der Hoffnung, durch sie zur Erkenntnis und Läuterung
geführt zu werden, und im Bewusstsein, dass uns die Gnade doch

umfängt: darin liegt die Rechtfertigung für die Schilderung des Bösen auch

im Film, ja für die Notwendigkeit seiner Darstellung.

GERARD PHILIPE +

Noch vor Vollendung seines 37. Lebensjahres ist Gérard Philipe
nach einer Operation verschieden. Er hatte seinen Freund René Clair,
der ihn aus dem Spital nach Hause holte, gebeten,ihn vorher nochmals

durch die Strassen seines geliebten Paris zu fahren, wohl im Bewusstsein,

dass es ein Abschied für immer war. Einige Tage darauf -war er
tot.

Seine Laufbahn verlief sehr steil. Er wollte Arzt werden, doch

sein Vater wünschte ihn als Juristen. Marc Allégret war der erste, der

ihm half. Gast im Hotel des Vaters von Philipe, verspra ch er dem Sohn,

einem unbekannten Studenten, eine Rolle in seinem Film "Les petites
du Quai aux fleurs". Es folgten einige andere Theater-und Filmrollen,
bis dann mit dem "Diable au corps" die Serie internationaler Erfolge
einsetzte bis zu seinem letzten, unter Bunuel gedrehten "Das Fieber
steigt in San Pao". Seine Erfolge waren nicht Glückssache; unermüdlich

arbeitete er an sich selbst, wobei er die Grenzen kannte:"Man

trägt und treibt eine Handlung und wird dennoch selbst von ihr
davongetragen. Denn in der Gestaltung einer Figur schwingt etwas Irrationales

mit, das ihr Wesen ausmacht, ohne dass es sich klar definieren
liesse", schrieb er einmal. Er war der intellektuellste unter den

bekannten Stars, hatte sehr bestimmte, manchmal fanatisch vorgetragene

Ueberzeugungen, die ausgesprochen links orientiert waren, wie überhaupt

etwas jakobinisches Franzosentum an ihm war. Daneben führte

er ein vorbildliches Familienleben mit einer Frau, die das Gegenteil
aller Filmstars war,und sich nie öffentlich zeigte. Die starke Aus

Strahlung, über die er verfügte, macht seine Filme unvergesslich.

9


	Das Böse im Film

