
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 9 (1957)

Heft: 19

Rubrik: Die Welt im Radio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hand des Originals im Stockholmer Museum sorgfältig nachgebaut.
Als er in keinem norwegischen Fjord eine passende Ortschaft fand,
wie er sie auf einem Fels im Wasser erträumte, baute er kurzerhand
selber eine auf. Er benötigte über 600 Menschen an Ort und Stelle für
die Produktion, konnte sie aber nirgends unterbringen. So ließ er zwei
Schiffe im Fjord verankern. Aber das zwang ihn, zwei Fähren
einzurichten, eine zur Insel hinüber, wo gespielt wurde, und eine in die
nächste, 12 km entfernte Stadt. Dazu benötigte er eine Flotte von 17

Motorschiffen aller Art, vom großen Kahn bis zum Postboot.
Die Aufnahmen schritten aber nur langsam vorwärts. Die

Schauspieler stammten aus allen Ecken Europas, und der Regisseur hatte
seine Befehle jedesmal in 7 Sprachen auszugeben. Am schlimmsten
benahm sich jedoch das Wetter. Entweder nebelte oder regnete es,
so daß eine besondere Schutzvorrichtung für den Aufnahmeapparat
gebaut werden mußte. Von 60 Aufnahmetagen waren nur 49 einigermaßen

klar, so daß mit atmosphärisch ziemlich trüben Bildern
gerechnet werden muß. So kam es, daß die Filmkosten auf 4 Millionen
Dollars anstiegen, und Douglas mit dem doppelten Kostenbetrag rechnen

muß, den er ursprünglich vorsah. Der Geschäftsmann-Schauspieler
hat aber einen Ausweg gefunden, von dem er sich Rettung

verspricht: er wird gleichzeitig neben dem Film eine Fernseh-Serie für
Amerika vorbereiten unter dem Titel «Der König der Wikinger».
Gleichzeitig für Film und Fernsehen den gleichen Stoff auf der
gleichen Szene mit den gleichen Schauspielern zu bearbeiten — Douglas'
hohe Meinung von seiner Geschäftstüchtigkeit scheint nicht ganz
unberechtigt.

Kirk Douglas (rechts) mit dem Modell eines Wikingerschiffs im Kreise der übrigen
Hauptdarsteller Janet Leight, Tony Curtis und Ernst Borgnine bei Besprechungen
über seinen neuen Wikingerfilm und die Fernsehsendungen, die er gleichzeitig
daraus schaffen will.

DIE WELT IM RADIO

Haben Sie das gehört?Sollen die Afrikaner
Europäer werden?

ZS. Im 3. Programm des britischen Rundspruchs hat ein Kenner der
Verhältnisse, L. Hodgkin, über den 1. «Kongreß der Neger-Schriftsteller

und Künstler» in Paris berichtet, welcher der übrigen Oeffentlich-
keit anscheinend entgangen ist. Dessen Rapporte sind kürzlich
veröffentlicht worden; sie betreffen das für uns wichtige Thema, «wie
die Qualitäten der Neger-Tradition Afrikas entwickelt und erneuert
werden können». Nachdem in absehbarer Zeit nach Ghana auch
Nigeria, Französisch-Westafrika und Kamerun frei werden sollen, ist
diese Teilfrage des Riesenproblems Afrika für uns wichtig.

Es besteht kein Zweifel, daß die Kolonialmächte alle mehr oder
weniger stark versucht haben, europäische Kultur nach Afrika zu
exportieren, was man etwas verschämt «Assimilation» der Farbigen
nannte. Die afrikanische Elite ist an Schulen und Universitäten nach
englischem oder französischem Muster erzogen worden. Wo
Parlamente bestehen, sind sie den englischen oder französischen nachgebildet.

In der Dichtung, der Wissenschaft, im Geschäft, bei politischen
Reden werden durchwegs europäische Begriffe und Sprachen verwendet.

Aber diese afrikanische Elite frägt sich heute: «Wie können wir
da wir selbst sein? Wie können wir nach europäischer Art leben, ohne
deren Gefangene zu werden, statt Afrikaner zu bleiben?» Auch politische

Unabhängigkeit kann diese Frage nicht lösen.
Man war sich am Kongreß in Paris darüber einig, daß die Afrikaner

ihren eigenen, wertvollen Beitrag an die Menschheit leisten können,
wenn sie einmal frei sein werden. Aber damit hörte die Uebereinstim-
mung schon auf, und es zeigten sich zwei Gruppen unter den Farbigen,

die «Afrikanophilen» und die «Westler». Vertreter der erstem
war M. Senghor, ehemaliger Kriegsgefangener und Widerstandskämpfer,

Deputierter in der Kammer für Senegal, Minister im Kabinett
Faure, Professor für afrikanische Sprachen an der Sorbonne,
ausgezeichneter französischer Lyriker. Er bestritt nicht, daß es eine eigene
Literatur der Schwarzen nicht gibt, daß sie keinen Shakespeare oder
Goethe hervorgebracht haben, aber seine Antwort darauf ist verblüffend

einfach: «Warum sollten sie?» Dar negro-afrikanische Genius ist
nach ihm gänzlich verschieden vom europäischen und müßte ganz
andere Früchte erzeugen. Die Schwarzen erfassen die Welt nach ihm,
der selbst zu ihnen gehört, weniger durch intellektuelles Denken als
durch innere Anschauung. Ein anderer Farbiger von Rang hat dies in
französischen Versen ausgedrückt:

«Ein Hoch denjenigen, die niemals etwas erfanden, jenen, die
niemals etwas erforschten, die niemals etwas beherrschten, aber
die sich dem Wesen einer jeden Sache hingeben, nicht achtend
der Oberflächen, doch von der Bewegung einer jeden erfaßt,
gleichgültig ob herrschend, aber spielend das Spiel der Welt.»

Afrikanische Kultur ist nach Senghor der Komplex von Aktivitäten,
Symbolen, Rhythmen, durch welche der Afrikaner sein Weltverstehen
und seine Einigkeit mit diesem ausdrückt. Auch in der Kunst herrscht
eine absolute Eigenart, sie ist kollektiv und praktisch und wird jeden
Tag ausgeübt. Darum müssen nach Senghor die Neger-Dichter an ihre
afrikanische Quelle zurückkehren, wo ein großer Schatz an Mythen
und Geschichte auf sie wartet.

Diese These Senghors, hier nur dürftig nacherzählt, wurde am Kongreß

jedoch von andern Farbigen angegriffen. Einen gemeinsamen
Typus afrikanischer Kultur gebe es gar nicht, sondern nur unendlich
verschiedene, wurde ausgeführt. Sie bekamen aber zur Antwort, daß
eine Verwandtschaft bestehe, und der beste Beweis sei gerade der
gemeinsame Kongreß in Paris. Warum seien sie denn sonst
zusammengekommen? Ein amerikanischer Neger, R. Wright, unternahm es
dann, Senghor entgegenzutreten. Er meinte, die alte afrikanische Kultur,

von der Senghor schwärme, sei nur noch ein schöner Traum,
welcher die Bedürfnisse des zeitgenössischen farbigen Afrikaners nicht
stillen könne. Sie habe im Gegenteil durch ihre Selbstgenügsamkeit
versagt und den europäischen Kanonen geholfen, als diese ins Land
gedrungen seien. Während Senghor erklärte, die Neger seien ein sehr
altes Volk mit einer uralten, großen kulturellen Erbschaft, antwortete
Wright: «Im Gegenteil. Wir sind sehr jung; und soweit wir eine alte
Kultur haben, müssen wir zugeben, daß sie mittelalterlich und überholt

ist, und daß wir nur die wissenschaftlichen, säkularen, westlichen
Ideen gebrauchen können.» Die großen Weißen, Shakespeare oder
Descartes, gehörten auch den Afrikanern, seien keine englischen oder
französischen «Besitzungen», ja der Afrikaner habe für Descartes ein
tieferes Verständnis als mancher Weiße. Alle die großen Werte des
Westens, Toleranz, Gedanken- und Gewissensfreiheit, Protestrecht
usw. müßten übernommen und dadurch zu allgemein menschlichen
gemacht werden.

So stand der Kongreß vor der Frage: Barrikaden gegen Europa, oder
Fortschritt im westlichen Sinne und weitere Assimilation? Nach der
Auffassung des französischen Westindiers Césaire muß das Gute aus
beiden Gebieten übernommen werden, es gibt kein Entweder—Oder,
und zwar im Hinblick auf eine spätere Synthese. In jedem Einzelfalle
muß festgestellt werden, was an alter, afrikanischer Tradition noch
brauchbar und entwicklungsfähig ist, das übrige muß fortgeworfen
werden. Deshalb hat die Praxis darüber zu entscheiden. Womit man
glücklich wieder bei der englischen Grundthese angelangt war, alle
Probleme durch Erfahrung und Experimente lösen zu lassen. Für
Europa sind aber diese grundlegenden Auseinandersetzungen unter
den Farbigen der Welt, die bald große Teile Afrikas frei beherrschen
werden, von großer Bedeutung. Gefühlsmäßig überwog am Kongreß
der Eindruck, daß der überwiegende Teil der farbigen Elite zur
Aufnahme der westlichen Ideen und zum Verzicht auf die alte afrikanische

Tradition neigt.

10


	Die Welt im Radio

