
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 9 (1957)

Heft: 6

Artikel: Kann der Film verkündigen?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

FILM UND RADIO

The Wild One

RL. Laslo Benedek, der Schöpfer des - lange verkannten -
ausgezeichneten Films «Death of a Salesman» präsentiert hier wiederum
eine faszinierende amerikanische Milieuschilderung, die über den
Durchschnitt weit hinausragt. Aus unerfindlichen Gründen ist dieser
Streifen bei den Verleihern jahrelang liegengeblieben. Vielleicht mußte
das jüngste «Kultur»-Phänomen, genannt «Die Halbstarken», erst in
Europa in Erscheinung treten, bevor man eine derartige Begebenheit,
die sich tatsächlich in einer amerikanischen Kleinstadt zugetragen
haben soll, als glaubwürdig empfinden konnte.

«The wild one» zeigt «die Halbstarken» in einem neuen Licht. Der
Deutsche Georg Treßler schildert «die Halbstarken» als Halbwüchsige,
die zwischen Rebellion gegen die Eltern und Jugendkriminalität wanken

und irren. Die Amerikaner haben in «Rebell without a cause» den
Jugendlichen gezeichnet, der im Luxus und Ueberfluß groß geworden,
dem Leben keinen Sinn abzugewinnen weiß, weil es bar aller jener
Dinge ist, für die zu arbeiten, zu kämpfen, zu leiden sich lohnen würde.
Der junge Mensch in «Rebell without a cause» fühlt sich zwar gezwungen,

durch Verrücktheiten und Frechheiten sich vor sich selbst und
andern zu bestätigen; aber er hat bei alledem die menschliche
Kontaktfähigkeit und eine gewisse Sensibilität nicht verloren.

In «The wild one» begegnen wir dem Jugendlichen, der zur Maske
erstarrt ist, weil er alle und sich selber haßt. Man steht erschüttert,
erschrocken und ratlos vor diesem Rätsel, daß ein junger Mensch derart

verloren, einsam, ohne innere Anteilnahme am Menschlichen -
gewissermaßen innerlich völlig erstorben - «leben» kann. Der Anführer
der Bande (Marlon Brando) stellt die Fleischwerdung jenes biblischen
Satzes dar: «Wer nicht liebt, bleibt im Tode» (1. Joh. 3,14).

«The wild one» (Brando) ist der Führer einer Bande, die sich
«Schwarze Rebellen» nennt. Auf ihren Motorrädern rasen die
Halbwüchsigen über das Wochenende wie besessen über die endlosen Straßen

der Vereinigten Staaten, um irgendwo, wie es sich gerade gibt,
«fun» zu erleben. Vor nichts empfinden sie Respekt. Sie achten weder
den Besitz anderer Menschen noch die bürgerliche Ordnung, die der
Staat aufrechterhält. Wo sie hinkommen, terrorisieren sie die anständigen

Bürger, die solcher Unverfrorenheit und Hemmungslosigkeit -
und Ueberzahl - gegenüber zunächst machtlos sind. Eine lähmende
Angst legt sich über das Kleinstädtchen, das von der frechen Bande
heimgesucht worden ist, und auch der einzige Polizist im Ort vermag
nichts gegen die Horde auszurichten. Da greifen die Bürger zur
Selbstverteidigung. Ein Mensch kommt dabei ums Leben.

In dieses wilde, grobe und laute sinnlose «Spiel» ist das entscheidende

innere Geschehen hineinverwoben. Johnny, der Bandenführer,
begegnet im Städtchen einem Mädchen, das durch seine seelische
Strahlkraft etwas in ihm anrührt, das schon lange erstorben schien.
Man kann nicht sagen, daß mit psychologischer Subtilität gezeigt
würde, wie Schritt für Schritt das Eis langsam bricht. Der dokumentäre

Stil verwehrt Benedek solche Analyse. Dennoch wird man
gewahr, wie die aufkeimende Liebe den «Wild one» zum wahren Leben
auferstehen läßt. Das Schlußbild zeigt, wie sich dessen starre Maske
zum erstenmal langsam ins Lächeln löst.

Der Film hat Atmosphäre. Benedek schreibt seinen eigenen Stil.
Man könnte ihn als amerikanischen Realismus bezeichnen. Eindrücklich

ist die schauspielerische Leistung, wobei ausdrücklich angemerkt
sei, daß dieses uneingeschränkte Lob nicht nur dem Hauptdarsteller
(Brando) zukommt.

Kann der Film verkündigen?

ZS. Im deutschen Organ «Kirche und Film» hat sich eine interessante

Auseinandersetzung über diese Frage abgespielt. Eine Theologin,

Mechtild Winkler, vertrat nachdrücklich die Auffassung, der Film
sei zur Verkündigung unfähig. Die Frage ist wichtig, denn wenn der
Film eine der Sprache entsprechende Funktion ausüben kann, wie es

von Filmwissenschaftern behauptet wird, so müssen wir sie für die
Verkündigung fruchtbar zu machen versuchen. Kann der Film dies
aber nicht, so ist eine wachsame und kritische Haltung gegenüber dem
Phänomen Film notwendig, vor allem gegenüber dem sogenannten
religiösen Film.

Aus dem Wesen des Films ergibt sich, so führt Mechtild Winkler

aus, daß er mit optischen Zeichen Aussagen machen kann. Die
Bezeichnung «Bildersprache» ist nicht unberechtigt, denn es handelt sich
um zwischenmenschliche Mitteilungen. Aber die Bezeichnung kann
nicht unbeschränkt gelten, denn die andere Funktion der Wortsprache,
der Erkenntnis und der Verbindung mit Gott zu dienen, kann sie nicht
erfüllen, denn es handelt sich hier um neu zu Gewinnendes. «Der reine
Film ist demnach wesensgemäß zur Verkündigung - die ja Einbruch
einer göttlichen, also dem Menschen fremden Wirklichkeit in das
Menschliche ist - nicht geeignet.»

Der allerdings noch heute vorherrschende Dialogfilm ist nicht allein
auf die Aussagekraft der Bilderfolge angewiesen. Er kann mit
Erläuterungen und in Worte gefaßten Aussagen den Betrachter nicht nur
optisch beeindrucken, sondern auch Ideen vermitteln. So ist z. B. ein
«religiöser Lehrfilm» möglich, der Verständnis für eine Religionsgemeinschaft

wecken will. Aber für den christlichen Glauben gilt, daß
ein solches Bekanntmachen keineswegs mit Verkündigung gleichzusetzen

ist. Bekanntmachung ist unverbindlich, Verkündigung aber
tritt mit dem Anspruch auf Glauben und Gehorsam an den Hörer
heran.

Echte Verkündigung ist somit bei keiner der beiden Filmformen
möglich. Auch die Untersuchung der Wirkungsweise von Film und
Wort führt zum gleichen Ergebnis. Die Bildersprache schafft im
Gegensatz zur Wortsprache nur «Wirklichkeitsillusion». Die psychologische

Haltung des Filmbetrachters hat Aehnlichkeit mit der eines
Träumenden: Allgegenwärtigkeit mit der Kamera, Identifikation mit
den Handelnden, Raum- und Zeitillusion. Die Wortsprache aber
verlangt einen Zustand klarer Wachheit und Verantwortlichkeit, und nur
das ist die Situation der Verkündigung. Nicht nur nach dem theologischen,

sondern nach dem allgemeinen Sprachbegriff muß die Verkün-
dungsmöglichkeit verneint werden. «Der intentionale Charakter der
Sprache erzeugt beim Hörer Vorstellungen, der Realitätscharakter des
Bildes erzeugt Wirklichkeitsillusion.» Die einzige religiöse Aussage,
die dem Film bleibt, ist nach Mechtild Winkler das Zeugnis. Diese
Situation der Beziehung kann der Film einfangen, weil sie sich im
täglichen Leben innerhalb eines täglichen Erfahrungsbereiches
abspielt und des deutenden Wortes nicht notwendig bedarf.

Obwohl vermutlich die Mehrzahl der Theologen sich gegenüber der
Verkündigung durch den Film ähnlich ablehnend verhalten dürfte,
sind diese Ausführungen nicht ohne Widerspruch geblieben. Ein in
der protestantischen Filmarbeit stehender Laie, Max Uhle, hat sich
nachdrücklich dagegen zur Wehr gesetzt. Er glaubt, daß nicht die Art
der Sprache für die Verkündigung maßgebend sei, sondern der Mensch,
der dahintersteht. Die richtige Fragestellung laute deshalb: «Kann ein
Mensch in der Sprache des Films verkündigen?» Er ist überzeugt, daß
wir das Geschenk der so eindringlichen, jedem verständlichen
Filmsprache nicht deshalb von Gott erhalten haben, «um mit ihrer Hilfe nur
die Schlafzimmergeheimnisse von Schönheitsköniginnen zu schildern».
Hat die Kirche denn überhaupt schon versucht, auch in der Sprache
des Films zu verkündigen?

Die Formen und Gesetze des Films erschöpfen sich nicht in denen
des «reinen» und des «Dialogfilms». Der Film ist eine Sprache des
Menschen, und von diesem allein hängt es ab, was er in dieser Sprache
sagen will. Er allein ist dafür verantwortlich, nicht der Film. Und ferner

ist entscheidend, daß der Mensch versteht, das Wort zu hören. Da
ist aber festzustellen, daß die Wortsprache weithin Sanskrit für die
Menschen des 20. Jahrhunderts geworden ist. Sie verstehen nicht
mehr, sie können nicht mehr hören, was im Dienste der Verkündigung
zu ihnen geredet wird. Sie verstehen weithin nur noch die Sprache
des Films, der Illustrierten, der Comic-Bücher, die Bildersprache. Wir
können uns aber nicht davon dispensieren, die Sprache des Bildes für
unsern Auftrag zu benützen. Es kann gar nicht darauf ankommen, ob
der Film verkündigen kann oder nicht. Es müssen die Grenzen der
neuen Sprache untersucht werden, aber nicht im Sinne einer Abwehr.
«Niemand will den Pfarrer durch den Regisseur ersetzen.» «Wichtig
und dringender erscheint es, endlich Mittel und Wege zu suchen, um
den Film in den Dienst der Verkündigung zu stellen und damit dem
Pfarrer bei der Erfüllung seines Auftrages zu helfen.» Film ist eben
nicht gleich Kino, ist nicht Filmindustrie, nicht Hollywood. Die
Filmsprache ist kein Monopol der Filmindustrie. «Wer den Auftrag zur
Verkündigung empfangen hat, der hat auch wohl die Pflicht, sich dieser
Sprache zu bedienen, im Dienste der Verkündigung.»

Die Redaktion von «Kirche und Film» hat in einem Vorwort zu dieser

Auseinandersetzung darauf hingewiesen, es handle sich nach
Ansicht vieler weitgehend nur um eine Frage der Terminologie. Wenn
die überzeugende bildliche Darstellung des aus dem Christenglauben
erwachsenden Christenlebens auch ein Stück Verkündigung ist -
warum sollte dann der Film nicht verkündigen können?

5


	Kann der Film verkündigen?

