Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen
Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 9 (1957)

Heft: 6

Artikel: Kann der Film verkindigen?

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-963502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-963502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS WORT DES THEOLOGEN

FILM UND RADIO

The Wild One

RL. Laslo Benedek, der Schopfer des — lange verkannten — ausge-
zeichneten Films «Death of a Salesman» prisentiert hier wiederum
eine faszinierende amerikanische Milieuschilderung, die {iber den
Durchschnitt weit hinausragt. Aus unerfindlichen Griinden ist dieser
Streifen bei den Verleihern jahrelang liegengeblieben. Vielleicht muf3te
dag jlingste «Kultur»-Phidnomen, genannt «Die Halbstarken», erst in
Europa in Erscheinung treten, bevor man eine derartige Begebenheit,
die sich tatsdchlich in einer amerikanischen Kleinstadt zugetragen
haben soll, als glaubwiirdig empfinden konnte.

«The wild one» zeigt «die Halbstarken» in einem neuen Licht. Der
Deutsche Georg TreBler schildert «die Halbstarken» als Halbwiichsige,
die zwischen Rebellion gegen die Eltern und Jugendkriminalitdt wan-
ken und irren. Die Amerikaner haben in «Rebell without a cause» den
Jugendlichen gezeichnet, der im Luxus und Ueberflufl grofl geworden,
dem Leben keinen Sinn abzugewinnen weif3, weil es bar aller jener
Dinge ist, fiir die zu arbeiten, zu kdmpfen, zu leiden sich lohnen wiirde.
Der junge Mensch in «Rebell without a cause» fiihlt sich zwar gezwun-
gen, durch Verriicktheiten und Frechheiten sich vor sich selbst und
andern zu bestéitigen; aber er hat bei alledem die menschliche Kontakt-
fiahigkeit und eine gewisse Sensibilitidt nicht verloren.

In «The wild one» begegnen wir dem Jugendlichen, der zur Maske
erstarrt ist, weil er alle und sich selber hafit. Man steht erschiittert,
erschrocken und ratlos vor diesem Ritsel, dafl ein junger Mensch der-
art verloren, einsam, ohne innere Anteilnahme am Menschlichen — ge-
wissermaflen innerlich vollig erstorben — «leben» kann. Der Anfiihrer
der Bande (Marlon Brando) stellt die Fleischwerdung jenes biblischen
Satzes dar: «Wer nicht liebt, bleibt im Tode» (1. Joh. 3, 14).

«The wild one» (Brando) ist der Fiihrer einer Bande, die sich
«Schwarze Rebellen» nennt. Auf ihren Motorrddern rasen die Halb-
wiichsigen tiber das Wochenende wie besessen iiber die endlosen Stra-
fen der Vereinigten Staaten, um irgendwo, wie es sich gerade gibt,
«fun» zu erleben. Vor nichts empfinden sie Respekt. Sie achten weder
den Besitz anderer Menschen noch die biirgerliche Ordnung, die der
Staat aufrechterhdlt. Wo sie hinkommen, terrorisieren sie die anstédn-
digen Biirger, die solcher Unverfrorenheit und Hemmungslosigkeit —
und Ueberzahl — gegeniiber zunidchst machtlos sind. Eine lihmende
Angst legt sich tiber das Kleinstiddtchen, das von der frechen Bande
heimgesucht worden ist, und auch der einzige Polizist im Ort vermag
nichts gegen die Horde auszurichten. Da greifen die Biirger zur Selbst-
verteidigung. Ein Mensch kommt dabei ums Leben.

In dieses wilde, grobe und laute sinnlose «Spiel» ist das entschei-
dende innere Geschehen hineinverwoben. Johnny, der Bandenfiihrer,
begegnet im Stadtchen einem Midchen, das durch seine seelische
Strahlkraft etwas in ihm anriihrt, das schon lange erstorben schien.
Man kann nicht sagen, daf3 mit psychologischer Subtilitit gezeigt
wiirde, wie Schritt fiir Schritt das Eis langsam bricht. Der dokumen-
tare Stil verwehrt Benedek solche Analyse. Dennoch wird man ge-
wahr, wie die aufkeimende Liebe den «Wild one» zum wahren Leben
auferstehen 1dft. Das SchluBbild zeigt, wie sich dessen starre Maske
zum erstenmal langsam ins Lécheln 16st.

Der Film hat Atmosphire. Benedek schreibt seinen eigenen Stil.
Man konnte ihn als amerikanischen Realismus bezeichnen. Eindriick-
lich ist die schauspielerische Leistung, wobei ausdriicklich angemerkt
sei, daf} dieses uneingeschrénkte Lob nicht nur dem Hauptdarsteller
(Brando) zukommt.

Kann der Film verkiindigen?

ZS. Im deutschen Organ «Kirche und Film» hat sich eine interes-
sante Auseinandersetzung iiber diese Frage abgespielt. Eine Theolo-
gin, Mechtild Winkler, vertrat nachdriicklich die Auffassung, der Film
sei zur Verkiindigung unfihig. Die Frage ist wichtig, denn wenn der
Film eine der Sprache entsprechende Funktion ausiiben kann, wie es
von Filmwissenschaftern behauptet wird, so miissen wir sie fiir die
Verkiindigung fruchtbar zu machen versuchen. Kann der Film dies
aber nicht, so ist eine wachsame und kritische Haltung gegeniiber dem
Phénomen Film notwendig, vor allem gegeniiber dem sogenannten re-
ligiosen Film.

Aus dem Wesen des Films ergibt sich, so fithrt Mechtild Winkler

aus, da3 er mit optischen Zeichen Aussagen machen kann. Die Be-
zeichnung «Bildersprache» ist nicht unberechtigt, denn es handelt sich
um zwischenmenschliche Mitteilungen. Aber die Bezeichnung kann
nicht unbeschrinkt gelten, denn die andere Funktion der Wortsprache,
der Erkenntnis und der Verbindung mit Gott zu dienen, kann sie nicht
erfiillen, denn es handelt sich hier um neu zu Gewinnendes. «Der reine
Film ist demnach wesensgemif zur Verkiindigung — die ja Einbruch
einer gottlichen, also dem Menschen fremden Wirklichkeit in das
Menschliche ist — nicht geeignet.»

Der allerdings noch heute vorherrschende Dialogfilm ist nicht allein
auf die Aussagekraft der Bilderfolge angewiesen. Er kann mit Erldu-
terungen und in Worte gefaf3ten Aussagen den Betrachter nicht nur
optisch beeindrucken, sondern auch Ideen vermitteln. So ist z. B. ein
«religioser Lehrfilm» moglich, der Verstidndnis fiir eine Religionsge-
meinschaft wecken will. Aber fiir den christlichen Glauben gilt, daf
ein solches Bekanntmachen keineswegs mit Verkiindigung gleichzu-
setzen ist. Bekanntmachung ist unverbindlich, Verkiindigung aber
tritt mit dem Anspruch auf Glauben und Gehorsam an den Horer
heran.

Echte Verkiindigung ist somit bei keiner der beiden Filmformen
moglich. Auch die Untersuchung der Wirkungsweise von Film und
Wort fiihrt zum gleichen Ergebnis. Die Bildersprache schafft im Ge-
gensatz zur Wortsprache nur «Wirklichkeitsillusion». Die psychologi-
sche Haltung des Filmbetrachters hat Aehnlichkeit mit der eines
Traumenden: Allgegenwirtigkeit mit der Kamera, Identifikation mit
den Handelnden, Raum- und Zeitillusion. Die Wortsprache aber ver-
langt einen Zustand klarer Wachheit und Verantwortlichkeit, und nur
das ist die Situation der Verkiindigung. Nicht nur nach dem theologi-
schen, sondern nach dem allgemeinen Sprachbegriff muf3 die Verkiin-
dungsmoglichkeit verneint werden. «Der intentionale Charakter der
Sprache erzeugt beim Horer Vorstellungen, der Realitdtscharakter des
Bildes erzeugt Wirklichkeitsillusion.» Die einzige religiose Aussage,
die dem Film bleibt, ist nach Mechtild Winkler das Zeugnis, Diese
Situation der Beziehung kann der Film einfangen, weil sie sich im
tidglichen Leben innerhalb eines téglichen Erfahrungsbereiches ab-
spielt und des deutenden Wortes nicht notwendig bedarf.

Obwohl vermutlich die Mehrzahl der Theologen sich gegeniiber der
Verkiindigung durch den Film &hnlich ablehnend verhalten diirfte,
sind diese Ausfiihrungen nicht ohne Widerspruch geblieben. Ein in
der protestantischen Filmarbeit stehender Laie, Max Uhle, hat sich
nachdriicklich dagegen zur Wehr gesetzt. Er glaubt, dafl nicht die Art
der Sprache fiir die Verkiindigung maf3gebend sei, sondern der Mensch,
der dahintersteht. Die richtige Fragestellung laute deshalb: «Kann ein
Mensch in der Sprache des Filmg verkiindigen?» Er ist tiberzeugt, daf3
wir das Geschenk der so eindringlichen, jedem verstindlichen Film-
sprache nicht deshalb von Gott erhalten haben, <um mit ihrer Hilfe nur
die Schlafzimmergeheimnisse von Schonheitskoniginnen zu schildern».
Hat die Kirche denn iiberhaupt schon versucht, auch in der Sprache
des Films zu verkiindigen? ’

Die Formen und Gesetze des Films erschopfen sich nicht in denen
des «reinen» und des «Dialogfilms». Der Film ist eine Sprache des
Menschen, und von diesem allein héngt es ab, was er in dieser Sprache
sagen will. Er allein ist dafiir verantwortlich, nicht der Film. Und fer-
ner ist entscheidend, daf3 der Mensch versteht, das Wort zu hoéren. Da
ist aber festzustellen, da3 die Wortsprache weithin Sanskrit fiir die
Menschen des 20. Jahrhunderts geworden ist. Sie verstehen nicht
mehr, sie konnen nicht mehr horen, was im Dienste der Verkiindigung
zu ihnen geredet wird. Sie verstehen weithin nur noch die Sprache
des Films, der Illustrierten, der Comic-Biicher, die Bildersprache. Wir
konnen uns aber nicht davon dispensieren, die Sprache des Bildes fiir
unsern Auftrag zu beniitzen. Es kann gar nicht darauf ankommen, ob
der Film verkiindigen kann oder nicht. Es miissen die Grenzen der
neuen Sprache untersucht werden, aber nicht im Sinne einer Abwehr.
«Niemand will den Pfarrer durch den Regisseur ersetzen.» «Wichtig
und dringender erscheint es, endlich Mittel und Wege zu suchen, um
den Film in den Dienst der Verkiindigung zu stellen und damit dem
Pfarrer bei der Erfiillung seines Auftrages zu helfen.» Film ist eben
nicht gleich Kino, ist nicht Filmindustrie, nicht Hollywood. Die Film-
sprache ist kein Monopol der Filmindustrie. «<Wer den Auftrag zur Ver-
kiindigung empfangen hat, der hat auch wohl die Pflicht, sich dieser
Sprache zu bedienen, im Dienste der Verkiindigung.»

Die Redaktion von «Kirche und Film» hat in einem Vorwort zu die-
ser Auseinandersetzung darauf hingewiesen, es handle sich nach An-
sicht vieler weitgehend nur um eine Frage der Terminologie. Wenn
die {iberzeugende bildliche Darstellung des aus dem Christenglauben
erwachsenden Christenlebens auch ein Stiick Verkiindigung ist -
warum sollte dann der Film nicht verkiindigen konnen?



	Kann der Film verkündigen?

