
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 8 (1956)

Heft: 7

Artikel: Offene Kirchen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Frau zu Frau

Offene Kirchen

EB. In Zürich, und wohl auch anderswo, werden immer wieder Stimmen

laut, die die Oeffnung der protestantischen Kirchen an Werktagen

— vor allem abends — fordern. Und immer wieder hört man von
Protestanten, die «faute de mieux» offene katholische Kirchen besucht
haben. Und nicht selten scheinen sie die ihnen richtig scheinenden

Konsequenzen zu ziehen.
Nun, kürzlich war die Einsendung eines protestantischen Eiferers

zu lesen, die theologisch wahrscheinlich begründet und «richtig» ist.
Ich kann dies nicht entscheiden, weil ich nur eine ganz gewöhnliche
Protestantin bin oder zu sein versuche. Ich stelle mir höchstens vor,
daß es Tausende solcher Protestanten und Protestantinnen gibt, die

sich vor zu hohen und unnachgiebigen theologischen Ansprüchen
flüchten und sich verloren und verirrt vorkommen.

Die Kirche sei kein sakraler Raum; sie sei gebaut, um den Christen
die Möglichkeit zu geben, Gottesdienst zu halten. Dieser Gottesdienst
könnte aber überall, wo immer es sei, abgehalten werden, «wo zwei
und drei zusammenkommen». Ein Protestant sollte es nicht nötig
haben, sich mit weihevollen Aeußerlichkeiten zu umgeben, die mit
seinem Glauben nichts zu tun haben. Es sei eine falsche Gefühlsverirrung,
wenn man solche Dinge suche, und sie stehe im Widerspruch zum
Wort Gottes und der Verpflichtung des Protestanten. Es sei daher den

Anfängen einer solchen Entwicklung zu steuern.
Vielleicht hat er recht, ganz sicher hat er recht; wie dürfte ich ganz

gewöhnlicher Laie daran zweifeln! Und trotzdem lehne ich mich
dagegen auf. Das Motto scheint zu sein: Lieber zehn «richtige» Protestanten

als hundert strauchelnde, suchende Protestanten. Man ist
zerknirscht, weil man zu den zehn richtigen nicht gehört und fragt sich,
ob man sein Suchen aufgeben solle, weil es ja bis hinauf in jene
wortgerechten Gefilde nicht reichen wird. Eigentlich würde es eine gewöhnliche

Frau noch eher verstehen, wenn die Oeffnung der Kirchen nicht
gestattet würde, weil sie eben gerade als sakraler Raum bezeichnet
würde; denn dann könnte man irgendwie begreifen, daß ihre Würde
so groß ist, daß sie einem einzelnen nicht zugänglich gemacht wird
oder daß befürchtet wird, er werde dieser Würde nicht gerecht. Wenn
sie aber kein sakraler Raum ist, ja, warum macht man dann überhaupt
so viel Aufhebens? Oder noch härter: Warum baut man dann
überhaupt noch Kirchen? Es gibt doch sicher zwischen sakral und alltäglich

noch Zwischenstufen, jene Zwischenstufe, die auch ein Protestant
in einer Kirche suchen kann, der durchaus damit einig ist, daß sie

kein sakraler Raum sei. Es gibt jene Zwischenstufe der Stille, der

Möglichkeit zur Konzentration, der Würde, die eine innere Sammlung
begünstigt. Das hat mit Gefühlsduselei sicher nichts zu tun.

Ein Protestant «sollte» überall mit seinem Gott beten können. Wenn
er es aber nicht kann? Haben wir das Recht, einem Menschen Krücken
zu verweigern, deren er bedarf? Haben wir das Recht, ihm jene Türe
zu verschließen, ihm jene Stufe zu verweigern, die ihm den Durchgang,

den Aufstieg erleichtern würde? Vergeht es wirklich gegen
Christus und gegen den Protestantismus, wenn er nach einem
arbeitsreichen, gehetzten Tag den Weg in eine stille Kirche sucht? Die Türe
bleibt geschlossen um eines unerbittlichen Bibelwortes — oder eines
unerbittlichen Eiferers — willen. Und der zurückgestoßene Mensch

wird nicht die Stille nach Hause tragen, sondern die nervöse Hetze
des Tages. Man hat ihm den ersten Schritt nicht gestattet — er wird
auch den zweiten nicht tun können.

Wie selbstgerecht eine Religion doch sein kann! Wäre eine solche

Auslegung wirklich die alleinseligmachende und einzig richtige, ich
möchte nicht mehr in dem Ding syn. Ist es denn nicht gerade immer
unsere Aufgabe, uns zu unsern Schwächen niederzuneigen, einander
zu helfen und Brücken zu bauen? Wenn uns unsere Religion gebietet,
nur jene Gesunden und Mächtigen anzuerkennen, die von ihrer
Umgebung gänzlich unabhängig sind (oder eine so ruhige und
ausgeglichene Umgebung haben, daß sie für anderes keine Einfühlungsgabe
mehr besitzen), dann ist etwas nicht in Ordnung. Nicht die Schwachen,
nicht die Suchenden wurden je zurückgestoßen, nur die Lauen und
Pharisäer. Einen stillen, würdevollen Raum nach des Tages Arbeit
oder vor Beginn des Tagewerkes — ich wünschte ihn jedem. Und
wenn er ihn sonst nicht hat, dann sei er ihm in der Kirche gegeben.
Wenn dadurch der Protestantismus gefährdet wird, dann hat die ganze
Aktion «Zürich, wohin» an Wert verloren, jene Aktion, die ja gerade
sagen will, daß der Protestantismus für uns alle da ist und daß er mitten

im Leben steht.

Die Stimme der Jungen

Demnächst in diesem Theater

Zur Problematik der Vorschau

chb. Die Vorschau von René Clairs «Les grandes manoeuvres» hat
es gezeigt: Es gibt noch ansprechende Vorschauen, die für den
kommenden Film werben ohne aufdringlich zu sein und unser Gefühl für
Maß und Anstand zu verletzen. In ihnen fehlen die schreienden

Schwelltitel, deren in den Superlativ gesteigerter Sinn sich unangenehm

in uns festsetzt. Keine marktschreierische Stimme eines
Kommentators, der abgegriffene Slogans zu den gezeigten Szenen zum
besten gibt, sondern einzig der originale Dialog soll zu den präsentierten

Sequenzen sprechen: Der Film wirbt damit gewissermaßen für
sich selber. Dies ist bestimmt die vornehmste Art von Vorschau, wie
sie hier, in einem Film von René Clair, gepflegt wird. Wie selten sie
jedoch ist und wie angenehm sie sich aus dem billigen Wust heraushebt,

wird demjenigen auffallen, der seine Aufmerksamkeit auch
einmal dieser Einrichtung zuwendet.

Die Gefahr, welche jede Vorschau, auch Werbevorspann genannt, in
sich birgt, liegt in der offensichtlichen Eindrücklichkeit, mit der sie

auf den Zuschauer einwirkt. In drei Minuten soll sie das Wesentliche
eines Filmes vermitteln und den im Kino Sitzenden veranlassen, das

nächstemal wiederzukommen. Immer jedoch bleibt die Vorschau ein
bebilderter Auszug aus dem Film, eine stark konzentrierte Inhaltsangabe

wenn es hoch kommt, meist aber auch ohne dem wirklichen
Handlungsablauf in zeitlicher Abfolge oder der stimmungsmäßigen
Echtheit getreu zu bleiben. Anstatt daß man kurz auf die Vorgeschichte
des Filmes — weshalb wurde er überhaupt gedreht? — eingeht und
das Publikum sich erst einmal indirekt mit dem Film, das heißt mit
dem Thema (denn das ist ja das Grundliegende) beschäftigen läßt,
erregt man bei den Zuschauern auch mit der Vorschau auf einen guten
und anspruchsvollen Film immer bloß die Neugierde der Aeußerlichkeiten.

Solche zu verarbeiten ist ausgeschlossen, denn sie sind ja so gut
wie substanzlos. Der einzelne Zuschauer kann sie bloß dank seiner

Einbildungskraft weiterspinnen. Ein anregendes, oft sogar unfreiwillig

humorvolles und verlockendes Spiel der Phantasie, in den
wenigsten Fällen aber eine dem Film und seinem Thema gerecht
werdende Reklame. Die Vorschau sollte ganz vom Thema her gestaltet
werden. Als in sich vollständig abgeschlossener Kurzfilm von
vielleicht drei Minuten sollte sie das Thema und seine Gestaltung
anzeigen und den eigentlichen Film höchstens durch Vorstellen der
Hauptdarsteller berühren. Diese Vorschläge stellen natürlich eine
ideale Vorstellung dar, welche zu verwirklichen schon aus finanziellen
Gründen schwierig sein wird. Sie weisen aber auf das Grundübel hin,
das allen Vorschauen anhaftet und sind deshalb hier doch am Platze.

Nehmen wir als konkretes Beispiel, wie eine durchschnittliche
Vorschau heute aussieht diejenige zu Paul Mays «08'15 — II. Teil». Ein
Film, der in seiner äußeren Handlung wie im Dialog oberflächlich
bleibt wie dieser, und der erst nachdem er betrachtet worden ist, durch
eine Diskussion in seiner Wirkung fruchtbar werden kann — es aber
durchaus nicht muß — wird keine gute Vorschau besitzen. Die Qualität

des Filmes spiegelt sich schon in der Vorschau wider: Erst zeigt
man einige Szenenbilder aus dem ersten Teil (erinnern Sie sich noch?)
und dann schaut man, was aus den einzelnen Personen des ersten
Teils, dem Kasernenhof, draußen an der Front im russischen Winter
geworden ist. Einige das Milieu schildernde Bilder von den «Damen»
des Wehrbetreuungsdienstes und von dem eisig über die eintönigen
Schneeflächen brausenden Wind schließen die Vorschau ab.

Die kritische Beurteilung jeglicher Art von Vorschau wie wir sie
heute zu sehen bekommen, ist sehr schwierig. Mit der Dramaturgie,
nach welcher Vorschauen hergestellt werden, wird erst vertraut, wer
sich eine ganze Anzahl von Vorschauen und den dazugehörigen
Filmen angeschaut hat. Man rmiß das Maß kennenlernen, mit welchem
in den Vorschauen übertrieben aber auch willkürlich weggelassen wird
und wie sehr man sich selbst durch die gewaltsame Konzentrierung
des Inhaltes beeinflussen läßt.

Und man wird erkennen, daß man es mit einem Gebiet zu tun hat,
welches ebenso umstritten und dornig ist wie die bildliche
Kinoreklame in den Zeitungsinseraten.

11


	Offene Kirchen

