
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 7 (1955)

Heft: 6

Artikel: Das Radio, eine Erfindung des Teufels?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

Little Kidnappers
Ein Film für solche, die Freude an den kleinen Dingen haben

RL. Es ist eine Freude, diesen Edelstein unter den Filmen anzeigen
zu dürfen, eine kleine Kostbarkeit, die uns die Engländer beschert
haben. Große Probleme stehen keine zur Diskussion; es sind die Dinge
des täglichen Lebens, wie sie sich einer Farmersfamilie in Kanada
stellen, die der Beschauer miterlebt: der Streit um einen Hügel;
schmerzliche Gegensätze zwischen Schottisch-Kanadiern und Deutsch-
Kanadiern, und dazu die Wunderwelt der Kinder. Zwei Buben sind
denn auch die Träger der Hauptrollen, Waisenknaben, die auf die Farm
der Großeltern kommen, um hier auferzogen zu werden: ein herrliches,
unverbildetes Brüderpaar. Man muß sie beide ins Herz schließen, Davy
mit seinen Schalkaugen (er wurde aus 3000 Kindern einer Nursery-
School in Aberdeen ausgewählt) und den stolzen, herben Harry, dem
wir bereits im Film «Hunted» begegnet sind. Philip Leacock, der
Regisseur, führt sie so subtil, daß man von Führung überhaupt nichts
mehr spürt. Die Welt der Kinder, ihr Wünschen und Sehnen, das den
Erwachsenen oft so töricht zu sein scheint, ist ähnlich gut wie in «Jeux
interdits» getroffen. Auch hier kommt es zum verbotenen Spiel. Weil
die Buben keinen Hund zum Spielgefährten bekommen, «rauben» sie
ein kleines Baby, das von seiner Schwester unbewacht im Wald
zurückgelassen worden ist. Sie verbergen es in ihrer Hütte, bringen ihm
Ziegenmilch und spielen mit ihm. Das Idyll findet seinen jähen
Unterbruch; die Erwachsenen kommen dahinter und stellen Harry als
Kidnapper unter Anklage.

Wenn auch der Film thematisch nicht so linear durchgeführt ist wie
eine Bachsche Fuge, mag man ihn doch nicht schulmeisterlichen Tones
deswegen abwerten. Es ist ein Gemälde wohltuend dadurch, daß nicht
überall Zweck und Absicht durch die Ritzen blicken. Der Film
erfrischt das Herz durch seine Natürlichkeit; er bewegt das Herz, ohne
rührselig zu sein. Ein Kritiker hat es beklagt, daß die Natur hier
weitgehend Kulisse und nicht in das Ganze hineinverwoben worden sei.
Wir müssen gestehen: wir lieben es so. Gewiß, neue Einfälle finden
sich kaum. Aber was tut's? Ueber allem spielt eine leise Güte. Selbst
der harte Großvater, der sein Haus mit puritanischer Strenge unter die
Herrschaft Gottes zwingt, wird nicht verzeichnet. Und wenn er den
Buben schließlich doch noch unter persönlichen Opfern den Hund
kauft, wissen wir alle, daß der Geist des Evangeliums sein Herz
berührt hat. Auch verträgt man das Happy-End diesmal sehr gut,
wahrscheinlich darum, weil gar nichts von Menschen erzwungen ist. Die
Gnade des Evangeliums spricht das letzte Wort.

Wer Freude an den kleinen Dingen des Lebens hat, möge sich diese
Geschichte, die so gar nicht anspruchsvoll sein will, ansehen. Er wird
innerlich bereichert und in seinem Herzen erquickt nach Hause gehen.

keit geht. Lincoln war sehr fähig, ebenso Gandhi, vielleicht der
subtilste, gewandteste Politiker des Jahrhunderts. Moral kann sehr wirksam

sein; selbst die brutalsten Diktatoren geben sich immer Mühe,
ihre moralische Richtigkeit zu beweisen.

Aber die Kirche hat nicht das Recht, den einzelnen, für das Recht
sich schlagenden Kämpfer einfach seinem Schicksal zu überlassen.
Gegen eine schlechte Verwaltung muß dieser oft eine Franc-tireur-
Taktik auf eigene Faust betreiben. Die Kirche hat aber die Möglichkeit,
ihn zum Teil einer organisierten, disziplinierten Truppe zu machen.
Und wenn er mit andern Christen zusammen marschieren kann, wird
er erfolgreicher sein. Die Kirche darf sich gegen solche Glieder nicht
einfach abseits stellen.

Und dann muß die Kirche den Staat daran hindern, sich stets auf die
Moral zu berufen. Der Staat braucht Gewalt, er zwingt. Und erzwungene

Moral ist keine Moral. Um moralisch zu sein, muß man frei sein.
Ihre Enge, Aengstlichkeit und Kritikasterei sollte die Kirche deshalb
fahren lassen, aber auch die betonte Bescheidenheit und Demut, so oft
nur versteckter Hochmut. Auch Gehorsam kann eine schwere Sünde
sein. Unbedingt gehorchen zu wollen, ist noch schlimmer als die Gier,
zu befehlen.

Und dann gibt es in der Politik keine echte Neutralität, hinter die
sich naive oder listige Kirchenmänner so gern verschanzen. Z. B. die
Partei von Reformern nicht zu ergreifen, heißt oft nichts anderes, als
sich gegen sie zu stellen. Und einfach den. Staat gewähren zu lassen,
nichts anderes, als den gegenwärtigen status quo aufrecht zu erhalten,
sich auf die Seite der Habenden gegen die Nicht-Habenden zu schlagen,
mit den Satten gegen die Unzufriedenen, mit den Mächtigen gegen die
Schwachen. Und wie manche von den Kirchen hofierte Regierung
kam nur durch Verbrechen und Gewissenlosigkeit in ihr Amt! Darf
man eine solche trotzdem stützen und gewähren lassen?

Aber die Kirche muß mit dem Staat ihren Kompromiß machen. Sie
hat längst erkannt, daß viele Menschen nicht zum vollen christlichen
Leben berufen sind. Es muß auch Soldaten und Geschäftsleute geben.
Sie hat aber die soziale Frage arg vernachlässigt, da gibt es keine
Entschuldigung, dafür aber z. B. für eine bestimmte Sexualmoral
gekämpft, was sicher weniger bedeutsam war.

Würde die Kirche in die Politik gehen, so würde sie sich an mehr
als einem Ort äußerst unbeliebt machen. Als Erzbischof Temple 1926
seine Vermittlerdienste im großen Kohlenstreik anbot, wurde er von
Baldwin gefragt, ob er es lieben würde, wenn die Gewerkschaften das
Glaubensbekenntnis revidieren würden. Es würde aber gar nichts
schaden, wenn die Pfarrer etwas mehr in die Welt kämen, wenn ihre
Häuser etwas weniger ehrfurchtsvoll und scheu betrachtet würden.
Wenn sie etwas weniger Angst vor der Beschuldigung hätten: «Du bist
nicht Cäsars Freund.» Denn auch Unvolkstümlichkeit kann moralische
Kräfte geben. Mehr als die bloße allgemeine Respektabilität, wie sie
die Pfarrer heute genießen. Und schließlich hat der Staat die
kirchlichen Parteien auch nötig.

STAAT UND KIRCHE

Soll die Kirche Politik treiben?

ZS. Zahlreiche Leute, und besonders die Nur-Politiker, werden dies
mit Schrecken von sich weisen. Aber daß die Dinge nicht so einfach
liegen, hat Christofer Morris in der ausgezeichneten Sendereihe «Staat
und Kirche» im britischen Rundspruch, von der hier in der letzten
Nummer bereits die Rede war, überzeugend ausgeführt.

Nach ihm hat das christliche Denken über politische Angelegenheiten
immer zwischen zwei biblischen Stellen geschwankt, nämlich dem

Paulus-Wort, daß auch die obrigkeitliche Gewalt von Gott stamme,
und dem des Petrus, daß man Gott mehr gehorchen müsse als den
Menschen. Meist haben die Kirchen mehr auf Paulus abgestellt. Aber
für was haben wir die Kirche als Institution, als um uns daran zu
erinnern, daß es noch einen andern König gibt als Cäsar, daß wir nicht
von Brot allein leben?

Morris ist sich klar, daß die Menschen Sünder sind und Zwang nötig
ist, um sie zur Ordnung anzuhalten, daß Anarchie eine wenig erfreuliche

Möglichkeit darstellt. Im Prinzip tue die Kirche deshalb gut, eine
staatliche Ordnung anzuerkennen. Aber sie dürfe nie vergessen, daß
Macht korrumpiere und Regierungen und Verwaltungen ebenfalls
schwer sündigen könnten. Es ist sogar zweifelhaft, ob es Menschen
gibt, die gut genug zum Regieren sind. Morris glaubt, daß die meisten
Menschen ohne Traditionen und Gebräuche verloren seien, und daß
mit diesen nicht leichtfertig verfahren werden soll, weil das nur
Aufregung und Verwirrung bringen würde. Aber Traditionen und Gebräuche

könnten oft auch sehr schlecht sein. Die Folter war ein Brauch und
Sklaverei Tradition. Scheußlich, daß die Kirchen etwa 1900 Jahre
brauchten, um die christlichen Nationen endlich dazu zu bringen, die
Sklaverei aufzuheben.

Für eine politisierende Kirche wäre es gefährlicher, zu gewinnen,
als im Parteienkampf zu unterliegen. Macht korrumpiert, und sie
geriete immer in Versuchung, Andersdenkende zu verfolgen. Doch es
gibt noch subtilere Gefahren. Die Kirchenmänner können so
leichtherzig vorgehen wie die Politiker. Sie könnten ebenso leicht Grundsätze

verlassen und alle Arten von Listen und Kompromisse verwenden.
Das traf z. B. bei der römischen Kirche zu, wie Morris ausführte,

die bereit war, den Anti-Semitismus von Hitlers anti-katholischer
Regierung anzugreifen, aber keinen Protest gegen den Antisemitismus
der katholischen polnischen Vorkriegs-Regierung erhob.

Die kirchlichen Politiker können aber für die Politik auch zu gut
sein. Vor allem zu unschuldig und naiv. Sie können leicht zu Geprellten

werden. Es ist dies nicht notwendig so; die größten Staatsmänner
des Mittelalters waren Kirchenmänner. Es ist auch nicht gesagt, daß
moralische Integrität immer Hand in Hand mit politischer Unfähig-

Das Radio, eine Erfindung des Teufels?

RL. Man würde es vielleicht erwarten, daß ein Theologe das Radio
als Erfindung des Teufels bezeichnet. Niemand nähme so etwas allzu
tragisch. Mit einem Lächeln würde man zur Tagesordnung übergehen
und sich in seiner Ruhe nicht stören lassen. Wenn nun aber ein
bekannter Radioschaffender selber diesen Ausspruch tut, vergeht das
Lächeln. Man merkt auf und ist geneigt, solch ein Bekenntnis ernst zu
nehmen.

Ernst Schnabel, Schriftsteller und verantwortlicher Mitarbeiter am
Hamburger Rundfunk hat in seinem öffentlichen Vortrag im Studio
Bern in einer trefflichen Analyse der modernen Zeit die Gefahren
aufgezeigt, die der Rundfunk in sich trägt. Das Radio, so sagte er, vermittelt

uns billig, unermüdlich und unerschöpflich Zeitvertreib. Das aber
sind gerade die Kennzeichen des Teufels: billig, unermüdlich und
unerschöpflich. Auf diese Weise gelingt es ihm, den Menschen zum
Objekt zu entwürdigen. Das Radio bewirkt die Selbstauslöschung der
Persönlichkeit. Es nivelliert das Niveau seiner Hörer. Es neutralisiert die
Erlebniskraft der Menschen. Man müßte wieder dazu kommen,
verantwortlich Rundfunkt zu hören. Dies aber ist anstrengend und erfordert

vom Hörer jedesmal eine entschiedene Handlung. Er muß darauf
verzichten, zu Beethovens Neunter die Zeitung zu lesen oder einen
Pullover zu stricken.

Gibt es überhaupt eine Hilfe, die die Not und Krisis des Radios — und
das ist doch letzlich die Not und Krisis unserer Zeit — zu wenden
vermöchte? Ernst Schnabel meint, der Hörer sollte fasziniert werden können;

man müßte ihn zu einem Mithören veranlassen, das einem aktiven
Tun gleich käme. Radio darf unterhalten; aber Radio muß das
Gespräch von Mensch zu Mensch wieder beleben. Es hat Gesprächspartner

zu werden. Es soll den Menschen an den Menschen heranführen,
ihn aus seiner Isolation herausholen, um ihm Mut zu machen zu einer
furchtlosen und unabhängigen persönlichen Existenz.

Schnabel nannte als vorbildliche Sendung den Versuch, durch
Gespräche mit lebendigen und aufrichtigen Persönlichkeiten beim Hörer
das Wissen um das Geheimnis der menschlichen Person zu wecken.
Der nivellierte Hörer soll so an die Vielschichtigkeit und an die
verborgenen Möglichkeiten seiner eigenen Person erinnert werden.

In diesem Zusammenhang brauchte Schnabel mehrere Male die
Wendung vom «magischen Hören» in der Meinung, daß es dadurch
gelinge, die Not und Krisis des modernen Menschen zu überwinden und
aus dem «Instrument des Teufels» doch noch ein Gran Gutheit
herauszuholen. Als Protestanten müssen wir aber bekennen, daß uns diese
Formel nicht so recht einleuchten will. Wir sind und bleiben
mißtrauisch, nicht nur bezüglich der schwarzen, sondern auch gegenüber
jeglicher «schnabulierender» Magie.


	Das Radio, eine Erfindung des Teufels?

