
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 7 (1955)

Heft: 5

Artikel: Der letzte Sommer : ein Gleichnis für eine Geisteshaltung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

FILM

Der letzte Sommer

Ein Gleichnis für eine Geisteshaltung

RL. «Film und Radio» hat diesem Streifen in Nr. 4 die Titelseite
eingeräumt. Ohne Zweifel verdient er es. Er steht über dem Durchschnitt.
Denn Harald Braun zeichnet als Regisseur. Daß der Theologe auf diesen

Namen besondere Hoffnung setzt, versteht sich von selbst, wenn
man bedenkt, daß Harald Braun es gewesen ist, der mit seiner «Nachtwache»

zum erstenmal auf deutschem Boden die Möglichkeit eines
religiösen Spielfilms angedeutet hat. Offenbar ist Dr. Braun bewußt
diesen Weg gegangen. Er weiß, daß man auch im Film verkündigen
kann. Die Botschaft des «Letzten Sommers» heißt: Gewalt schafft keine
Lösung.

Ist solche Botschaft evangelisch? Man darf zum mindesten vermuten,
daß der Regisseur selbst, der den Film nach Motiven einer Novelle

von Ricarda Huch konzipiert hat, in seiner Geisteshaltung stark vom
Evangelium her geprägt ist, stammt er doch aus einer norddeutschen
Pfarrersfamilie. Dann war er eine Zeitlang Leiter des Deutschen
Evangelischen Presseverbandes und sammelte als Redaktor der Zeitung
«Eckart» bewußt evangelische Autoren um sich. Es scheint also
wahrscheinlich zu sein, daß Harald Braun nicht nur von den Zeitereignissen,

sondern auch von der Bibel her das Problem der «Gewalt» aufrollt
und zu lösen versucht. Nun finden sich tatsächlich in der Bibel
Ansätze genug, die eine Lehre der Gewaltlosigkeit rechtfertigen können.
Der radikale Pazifismus, der vor allem in Nordamerika noch immer
große Bedeutung hat, nährt sich von biblischem Gedankengut. Aber
die Kirche hat sich immer von solcher Schwärmerei distanziert und
auf den Locus classicus im Römerbrief Kapitel 13 berufen, wo gesagt
wird, daß der Staat das Schwert trage, und zwar nicht umsonst. Von
daher hat die Kirche Gewaltanwendung begriffen, nicht als eine
Ordnung des Gottesreiches, aber als Notwendigkeit, die mit dem gegenwärtigen

Aeon gegeben ist. Zwingli geht sogar so weit, daß er die Revolution

gegen eine «böse Obrigkeit» als von Gott erlaubt durchaus billigt.
Welche Haltung vertritt der Film? Sicher darf diese Frage gestellt

werden, weil vor Beginn der Handlung angekündigt wird, daß es sich
hier um ein Gleichnis handle, das «uns alle angeht».

Es stehen sich gegenüber Radikale und Konservative. Die Radikalen
werden repräsentiert durch den jungen Studenten, der sich nicht damit
abfinden kann, daß alles beim alten bleibt, sondern etwas tun will. Die
konservative Einstellung wird vertreten durch den Staatspräsidenten,
der weiß, daß eine Ordnung, in der es keine Ungerechtigkeiten gibt,
nicht erreicht werden kann, und darum zufrieden ist, wenn er eine
Ordnung schafft, die einigermaßen erträglich ist. Eindeutig fällt im
Film die Entscheidung zugunsten der Konservativen. Ein Gleichnis
für die deutsche Geisteshaltung?

Man verstehe uns recht. Uns ist nicht die konservative Haltung an
und für sich verdächtig. Sie hat ihr ewiges Recht. Aber man darf sich
die Sache mit den Radikalen auch nicht zu leicht machen, wie es hier
im Film geschieht. Daß man sie einfach mit jugendlichen Heißspornen
identifiziert, die hinter den Ohren noch nicht ganz trocken sind und die
deshalb das Heil in der Gewaltanwendung erblicken, in Umsturz und
Revolution, ist nicht ganz fair. Und wenn dann der konservative
Staatspräsident, der schließlich den Einsatz der Machtmittel des Staates

nicht scheut, um des Attentäters habhaft zu werden, dem jungen
Studenten eine Lektion erteilt, die in den Worten gipfelt, daß Gewalt
keine Lösungen schaffe, zeigt sich wiederum der Mangel an Klarheit.
Man hat nicht zu Ende gedacht. Der Film will ein Gleichnis sein, das
uns alle angeht. Er endet damit, daß der junge Revolutionär seine
Waffe in den Fluß wirft und über eine Brücke einem anderen Ufer
zustrebt. Ist das eine Lösung? «Film und Radio» sagt in Nr. 4
zurückhaltend, der Film vertrete «sein großes Anliegen etwas erdenfern».
Wir fragen: «Was vertritt er überhaupt für ein Anliegen?» Es wird uns
ein Staatspräsident gezeigt, der ein wahrer Uebermensch an Weisheit,
Güte, Menschlichkeit und Ueberlegenheit ist. Ein Vorbild in Amtsführung

und treuer Pflichterfüllung. Ein wunderbarer Familienvater und
Ehegatte. Kurz: Alle Tugenden sind in ihm vereint. Offenbar müssen
die Deutschen einfach ihre Helden haben. Entweder sind es die immer
Strammen in der Uniform oder dann müssen es Uebermenschen der
Gewaltlosigkeit sein. Immer sind es die Extreme, für die man sich
begeistert. Einmal glaubt man an die Gewalt bis zum Exzeß, dann wieder
an die Gewaltlosigkeit. So ausgezeichnet der Film im übrigen ist —
gekonnte Bilder, eindrückliche schauspielerische Leistung —, er leidet
an der schleichenden Krankheit der Deutschen: er heroisiert und
idealisiert. Wahrlich, ein Gleichnis für eine — leider nicht überwundene —
Geisteshaltung!

RADIO

Staat und Kirche

Eine wertvolle Sendung der BBC im Dritten Programm

RL. Es ist einfach wohltuend, wie unpathetisch und fair die Briten
diskutieren können. Kein leichtes Thema haben vier Cambridge-Men in
einer Vortragsfolge, die sich über vier Sonntage hin erstreckte, bearbeitet.

Und doch: Keine abstrakten Theorien wurden aufgestellt, keine
endgültigen Lösungen proponiert. Das empirische Denken, das sich der
Realität verpflichtet und verhaftet weiß, wirkt nach dem erdenfernen
«Letzten Sommer», wo ja ein ähnliches Problem abgehandelt wird, wie
ein erfrischendes Bad.

Noel Annan wies zunächst darauf hin, daß Kirche und Staat
bestimmte Funktionen zu erfüllen haben. Der Staat ordnet das Alltägliche,

die Kirche schafft Raum für das geistliche Leben. Beide Größen
aber stehen in ständiger Gefahr, ihre eigene Aufgabe zu verraten. Denn
es handelt sich bei beiden um Kollektive, um Massenorganisationen.
Solche sind immer gefährlich, weil totalitäre Tendenzen in ihnen
verborgen liegen. Nimmt die totalitäre Strebung im Staate zu, wandelt er
sich in eine Kirche. Bricht die gleiche Tendenz in der Kirche durch,
wird sie zum Staat. In solchen Situationen ist das Individuum der
leidende Teil. Der Staat, der zur Kirche geworden ist, versklavt es; die
Kirche, die sich zum Staat gemacht hat, vergewaltigt es. Werden in
Staat oder Kirche die inhärenten totalitären Strebungen manifest, müssen

die beiden Gebilde mit Notwendigkeit aufeinanderprallen.
Christopher Morris beleuchtete das Thema von einer ganz anderen

Fragestellung aus. «Gibt es, darf es überhaupt eine kämpferische Kirche

geben?» Gewalt verdirbt, sagte der Referent, und darum soll sich
die Kirche als solche nicht in das weltliche Treiben einmischen. Eine
kirchliche oder christliche Partei bedeutet eine Gefahr — für die Kirche.

Das heißt aber nicht, daß die Pfarrer und kirchlichen Führer als
Individuen abseits stehen müßten. Im Gegenteil! Der Pfarrer, der sich
auch in der Arena des politischen Kampfes darum bemüht, daß der
Ungerechtigkeit gewehrt wird, darf damit rechnen, daß er größere
Achtung genießt als derjenige, welcher vom «neutralen» Ausguck aus die
Dinge ihren Lauf nehmen läßt. Es ist zwar möglich, daß ein kämpferischer

Pfarrer auch einmal unpopulär werden kann. Aber das ist kein
Grund, womit sich eine Abseitsstellung rechtfertigen ließe. Denn auch
der Pfarrer kann nicht gleichgültig bleiben, wo das Individuum ungerecht

und unmenschlich behandelt wird. Christopher Morris erwähnte
als Beispiel die Konzentrationslager. Wo ein Staat solche Lager unterhält,

muß mit politischen Mitteln eine Aenderung erzwungen werden.
Welcher Christ dürfte sich in diesem Fall der politischen Verantwortung

entziehen?
Aber die Kirche als Organisation soll politisch nicht handeln. Sie

müßte sonst logischerweise den Staat in ein moralisches Schema
einspannen. Das aber ist, so sagte Christopher Morris, eine Unmöglichkeit.
Der Staat bedarf einer freien Kirche, das heißt einer Kirche, die
politisch nicht gebunden ist, damit sie ihm gegenüber das Moralische
vertritt. Als moralisches «Gegenüber» wird die Kirche ihre Aufgabe am
Staat erfüllen. Uns scheint, daß gerade hier der Punkt liegt, wo sich
angelsächsisches Denken vom spekulativen deutschen Reflektieren
unterscheidet. Die Deutschen werfen den Engländern dann und wann
Heuchelei vor, und in der Tat hat Christopher Morris eine Art «doppelter

Moral» verfochten. Aber man wird sich doch fragen, was besser sei:
eine Theorie, die den Staat zum vornherein aus dem Schema der Moral
entläßt, wobei aber der Staat in Praxis für Menschenwürde kämpft,
oder ein Staat, der sich christlich nennt und christlich sein will, aber
anfällig bleibt für totalitäre Tendenzen.

Mit unserer Antwort würden wir keinen Augenblick zögern.

«Die absolute Frage»

Gespräch zwischen einem Christen, einem Atheisten und
einem Philosophen

RL. Beromünster hat mit dieser Sendung Manuskript Prof. Dr.
Wilhelm Weischedel) dem besinnlichen Hörer Freude gemacht, nicht
zuletzt auch darum, weil die Sprechrollen von namhaften Schauspielern
übernommen worden waren. Der Philosoph, der Christ und der Atheist
gingen in einem Punkte einig: die Welt ist aus den Fugen geraten; der
Mensch ist desorientiert. Die Art aber, wie sie solcher Situation begegnen

wollen, ist grundverschieden.
Der Atheist bejaht die Sinnlosigkeit des Daseins. Er erwartet die

Hilfe aus sich selbst. Kein höheres Wesen kann dem Menschen etwas
abnehmen. Der Mensch in seiner absoluten Ungeborgenheit steht im
Nichts, darum aber auch in der absoluten Freiheit.

Der Christ weiß solchem Nihilismus gegenüber etwas anderes
auszusagen. Gott allein kann die Zeit und den Menschen wieder ins Gefüge
bringen. Der Glaube an Jesus Christus ist die Rettung. Von daher
kommt aller Lebenssinn.

Der Philosoph, der Sucher nach dem Absoluten, weiß zwar auch;
daß es Sinn geben muß und stellt sich infolgedessen zunächst auf die
Seite des Christen. Er weist dem Atheisten nach, daß er eigentlich nicht
existieren könnte, wenn er die Konsequenzen aus seinen Prämissen
zöge. Aber der Atheist gibt sich nicht geschlagen. Er will von Konsequenz

gar nichts wissen. Ausgangspunkt seines Denkens ist der Mensch
und dessen Freiheit, zu tun und zu lassen, was ihm beliebt. An diesem
Punkt beginnt jedoch für den Christen erst das große Problem. Denn
Freiheit darf nicht Willkür sein. Eine Bindung ist erforderlich. Diese
findet der Christ im Glauben. Sein Glaube ist Antwort auf Gottes
Anruf.

Obwohl der Philosoph der Grundforderung des Christen, daß Freiheit

mit Bindung gepaart sein muß, beistimmen kann, ist es ihm
unmöglich, sich die Einfachheit der christlichen Denkweise zu eigen zu
machen. Ihm scheinen die seelischen Vorgänge viel komplizierter zu
liegen. Er beruft sich nicht auf Offenbarung, sondern auf seine
Grunderfahrung: Angesichts des Nichts spürt er, daß er gehalten wird, wo
er sich fallen läßt, und Grund und Boden findet, wo er ins Bodenlose
stürzt. Diese Erlebnisse lassen den Philosophen an einen absoluten
Sinn glauben, und von daher sucht er, die Transzendenz Gottes zu
beweisen. Somit ist für den Philosophen Gott auch in der Freiheit anwesend.

Der Philosoph fühlt sich irgendwie angesprochen, allerdings
ganz anders als der Christ, der in Jesus Christus seinem Gott persönlich

begegnet. So endete das Gespräch. Keiner vermochte den andern
zu überzeugen. Jeder umriß seinen eigenen Standpunkt. Solcherweise
wurde der Hörer nach seiner eigenen Orientierung gefragt.


	Der letzte Sommer : ein Gleichnis für eine Geisteshaltung

