
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 7 (1955)

Heft: 27

Artikel: Die Theologie der Hölle : Huis-Clos von Jean-Paul Sartre im Film

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

FILM

Lebendige Religionsgesehichte

«Der verlorene Kontinent»

RL. Der wundervolle Asienfilm Leonardo Bonzis «Il continente per-
duto», der gegenwärtig auch das Publikum in den kleineren Städten
unseres Landes begeistert, wird bestimmt in den kommenden Jahren
wieder zu sehen sein. Er ist derart reich, daß er nicht nur den Aesthe-
ten und den geographisch und kulturell interessierten Zuschauer zu
fesseln vermag. Auch theologisch betrachtet, bietet er eine wahre
Fundgrube instruktiven Materials. Zwar vermißt der Kundige den
«roten Faden». Zudem werden die eigentlichen Naturreligionen zu
wenig deutlich abgehoben von jenen religiösen Gebilden, die vom
Buddhismus beeinflußt worden sind. Aber schließlich will dieser Streifen

ja keine religionskundliche Fibel sein. Man muß seinem Schöpfer
dieselben Freiheiten zugestehen, wie man sie dem Dichter einräumt.
Es wird nicht systematisiert, sondern das religiöse Leben wird an
Beispielen veranschaulicht, die offenbar den Expeditionsteilnehmern
besonders großen Eindruck gemacht haben.

Bonzi kreuzte mit seiner Expedition zehn Monate lang in den
Gewässern des Chinesischen Meeres. Er hatte sich zum Ziele gesetzt, die
glücklichen Inseln, die Ueberreste des «Verlorenen Kontinents» zu
suchen: Bali, Java und die tausend Inseln der Sunda-Gruppe, Eilande
voller Geheimnisse, voller Gefahren, voller Schönheit. Die Europäer
sind heimgekehrt mit dem Eindruck, daß die Eingeborenen ehrlicher,
reiner und vor allem geistiger leben als wir Kinder des Abendlandes.

Wenn man versucht, dieses Urteil der Expeditionsteilnehmer zu
verstehen, wird man wohl auf die uns fremd anmutende Umklammerung
des ganzen Lebens durch die Religion hinweisen müssen. Keine
Verrichtung ist profan. Der Anbau des Reises, die Ernte des Reises: alles
wird zur heiligen Handlung. Auf den Feldern darf keine Sünde sein.
Das Wort der Bibel kommt hier zu voller Entfaltung: «Alles, was ihr
tut mit Worten oder mit Werken, das tut alles in dem Namen des Herrn»
(Kol. 3,17). Diese grandiose Geschlossenheit der Lebensform hat
wahrscheinlich die Europäer, die einer geistigen Mitte entbehren, fasziniert.
Leben und Sterben, Denken und Handeln kreisen um einen einzigen
Pol: die Götter.

Das vulkanbedrohte Inselreich kennt eine eigenartige Enderwartung.
Stündlich können die Lavamassen losbrechen und unter ihrer

Totenstarre alles Lebendige begraben. Darum ist jeder Tag ein
Geschenk. Die ganze reale Nähe des Endes läßt die Menschen nicht erlahmen.

Sie scheinen im Gegenteil bewußter und dankbarer die gnädig
gewährte Frist aus der Hand der Götter entgegenzunehmen. Mit Hilfe
der Religion besiegen sie so die Angst. Demütig opfert man zu
festgesetzten Zeiten den Göttern des Feuers, indem in die unheilvoll zischenden

Krater wertvolle Gaben geworfen werden.
Erstaunlich ist die Analogie zum Katholizismus. In der vom

Buddhismus geprägten Natur-Religion findet sich nicht nur die Verehrung
der Bilder in den von Kerzenlicht erleuchteten Tempeln; man begegnet
auch der Hochschätzung der Jungfräulichkeit als Stand besonderer
Gottwohlgefälligkeit. Die Einkleidung einer Novizin in einem architektonisch

wundervollen Kloster prägt sich dem Zuschauer unverlierbar
ein. Groß und ergreifend ist der Ernst und die Hingabe. Die Züge des
Mädchens, das mit der Opferung seines Haarschmuckes — auch hier
die Analogie! — symbolisch auf alles Irdische verzichtet, könnten
edler nicht sein. Der Satz, daß der Katholizismus eine Synthese von
Natur-Religion und christlicher Geistes-Religion darstelle, findet in
diesem Film eine augenfällige Bestätigung.

Wenn der hochstehende Europäer sich um ein Leben im Geist
bemüht, scheint der Bewohner des «Verlorenen Kontinentes» alles in
den Leib zu verlegen. Sein Körper wird zum wunderbaren Instrument.
Alles, was er tut, geschieht mit bezaubernder Anmut. Keine Bewegung
ist ohne Harmonie. Die Kamera zeigt bestürzend schöne Bilder. Man
denke etwa an die Kreise der Fischer, die mit lautmalerischen Gesten
und Rhythmen das Meer imitieren, oder an die demütig bittende
Bewegung der Jungfrauen, die den Göttern des Wassers Blütenblätter
hinstreuen. Uns dünken die Gesichter der Insulaner eher starr und
ausdrucklos zu sein. Dafür erscheint der gesammelte Ausdruck im
Leib. Auch religiöses Empfinden verdichtet sich im Leib. Man braucht
sich nicht nur an die Tempeltänze zu erinnern. Selbst der König David
hüpft vor der Bundeslade in religiöser Hochstimmung, wie das Alte
Testament berichtet (2. Samuel 6).

Es spricht für die Objektivität der Expeditionsteilnehmer, daß auch
das Abgründige, Gewalttätige und Unheimliche jener Welt nicht
verschwiegen wird. Amok heißt das Stichwort. Es handelt sich dabei um
ungebändigte Raserei, die sich in verschiedenen Formen Luft macht.
Es besteht kein Grund, deswegen die Insulaner zu verachten. Aehn-
liches geschieht im Abendland. Aber es wäre naiv, an die «Unschuld»
der Naturvölker zu glauben.

Religionsgeschichtlich besonders interessant ist die Fahrt den 600
Kilometer langen Rayang-Strom aufwärts. Im Sarawak-Gebiet kann die
Expedition über einen Monat lang bei den wilden Dajaks zu Gast sein.
Auffällig ist das Leben im Kollektiv. Allen Besitz hat man gemeinsam.
Die private Sphäre existiert kaum. Auch die Liebe ist eine Angelegenheit

des ganzen Stammes. Die beherrschende Rolle spielen die Kräfte
der Fruchtbarkeit, die mit dem Mond in Zusammenhang gebracht
werden. Die Verbindung von Baalsdienst und Mondkult, von der das
Alte Testament Zeugns gibt, scheint eine in aller Welt verbreitete
Form der Natur-Religion zu sein. Ihr hat die Offenbarungs-Religion der
Bibel den unerbittlichen Kampf angesagt. «Continente perduto» zeigt
recht eigentlich, was der Sieg des Prophetismus im Volk Israel bedeutet:

den Triumph des Geistes über die Natur.
Wir teilen darum die Auffassung Bonzis nicht. Die Bewohner des

«Verlorenen Kontinentes» leben nicht geistiger als die Kinder des
Abendlandes. Ihre Religion ist im Gegenteil vollkommen naturhaft
und deshalb notwendigerweise wenn man sie nur von außen betrachtet)

vitaler als diejenige christlicher Völker.

FILM

Die Theologie der Hölle

Huis-Clos von Jean-Paul Sartre im Film

RL. Nicht immer ist es so, daß erklärte Atheisten etwas von Theologie

verstehen. Doch muß man sagen, daß sie aufs Ganze gesehen oft
besser über Theologie und theologische Fragestellungen Bescheid wissen

als manche Gebildete, die sich als Christen ausgeben. Auch Jean-
Paul Sartre darf als dezidierter Nicht-Christ das Lob entgegennehmen,
daß seine Aussagen über die Hölle theologisch richtig sind!

Was ist die Hölle: Marterwerkzeuge, Feuer, Qual? Lächerlich! Die
Hölle ist kalt. Ihr Merkmal ist die Unpersönlichkeit. Sartre stellt sie
dar in der Form eines riesigen Hotels mit langen Gängen, die überall
dieselben sind, mit einer Dienerschaft, die höflich, distanziert und
unpersönlich ist. Die christliche Theologie lehrt, daß Gott sich als Person
offenbart und daß der Mensch in der Begegnung mit Gott sein Person-
Sein empfängt. Zwischen Gott und Mensch werden personhafte
Beziehungen hergestellt: «Folge mir nicht!» «Bleibet in mir!», so daß man
sagen kann: Wo Gott ist, da wird Person. Wo er aber nicht ist — und
das ist die Hölle — herrscht Unpersönlichkeit.

Ein Hauptsatz der christlichen Lehre verkündet die Vergebung der
Sünden. Paulus spricht von einem «Sühnedeckel»: Jesus Christus deckt
die Sünden zu. Im Gericht steht er vor dem Sünder und deckt ihn, so
daß er nicht verurteilt wird. Sartre zeigt völlig richtig, daß in der
Hölle, wo Christus nicht ist, alles aufgedeckt wird. Da gibt es keine
Geheimnisse mehr. Der Mensch steht in seiner ganzen jämmerlichen
Nacktheit vor sich selber und den andern da. Es kommt die lieblose
und gnadenlose Wahrheit zum Zug. Hier gilt der Satz eben nicht: «Die
Liebe deckt der Sünden Menge.» Mit brutaler Folgerichtigkeit läßt
Sartre die drei Hauptfiguren transparent werden. Schließlich sehen
sie sich und die andern so unverhüllt, daß allein der Ekel übrig bleiben
kann. Das ist die Hölle.

Gott schafft Kommunikation. In Christus stellt er die Kommunikation

zwischen sich und dem Menschen her und durch Christus die
Kommunikation von Mensch zu Mensch. Gott schafft Mann und Frau,
daß sie sich zugeordnet sein sollen, und er gebietet im Grunde genommen

nur eines: man soll die Kommunikation nicht abbrechen, nicht
einmal mit dem Feind. Sartre stellt klar, daß die Hölle darin besteht,
daß die Kommunikation fehlt. Die Zuordnung, die im Himmel eine
solche der Liebe sein wird, ist in ihr Gegenteil verkehrt: die drei
Personen, die in alle Ewigkeit sich zugeordnet werden, können nie zusammen

harmonieren. Die Zuordnung ist so geplant (negative Prädestination!),
daß daraus nur Qual entstehen muß. Auch die Kommunikation

mit der Außenwelt, die als scheinbare Gnade noch eine Zeitlang
gewährt wird — so lange die Lebenden der Toten gedenken —, findet ihr
Ende. Die Hölle besteht in einem Gemach, das nach allen Seiten
verschlossen ist.

In der Mitte des christlichen Bekenntnisses steht das Kreuz. Die
Hingabe, das Opfer ist Sinn und Ziel. «Wer sein Leben sucht, wird es
verlieren; wer es verliert um meinetwillen wird es finden», sagt Christus.

In der Hölle sucht jeder nur sich selbst. Hier verdichtet sich der
Film zu den aufwühlensten Szenen. Die ehemalige Postangestellte will
nur die Befriedigung ihrer Lust, der sie im Leben hemmungslos
gefrönt hat. Und eben diese Lust wird ihr in alle Ewigkeit nie mehr
gewährt. Dasselbe gilt von der schönen, treulosen Frau. Und der Mann?
Er verlangt nach der Bestätigung, daß er kein Feigling sei. Er wird sie
nie erhalten. Denn er steht nackt vor sich und den andern da, wie er
war und ist und sein wird. Die Hölle besteht darin, daß jeder nur für
sich selbst da ist. Der andere wird lediglich so weit interessant, als er
mir als Spiegel dient und mich bestätigt. Irgendein Arrangement ist
unmöglich. Auch wenn zwei sich zu einer Interessengemeinschaft
zusammenfinden, wird der Dritte sie stören, weil seine Belange verletzt
worden sind. Das ist die Hölle: völliges Fehlen der Hingabe, keine
Regung, für den andern einfach absichtslos da zu sein. Die Hingabe
nach der die beiden Frauen gelüsten — jede auf ihre Art —, hat mit
Sinnlichkeit alles und mit dem Kreuz nichts zu tun. Ihre Hingabe ist
derart verkehrt, daß sie nur dazu dienen muß, den Mitmenschen zu
besitzen. Weil aber jeder nur auf sich selber bedacht ist und sich nicht
in Besitz nehmen lassen will, kann man sich gegenseitig bloß quälen
und hassen. So wird das Wort wahr: «L'enfer c'est les autres!»

Mit diesem weltberühmt gewordenen Ausspruch verlagert Sartre die
Hölle vom Jenseits ins Diesseits. Die christliche Theologie gibt ihm
auch darin Recht. Nach dem biblischen Zeugnis ist das Reich Gottes
bereits gegenwärtig, auch wenn seine Vollendung noch aussteht. Man
schlage nur einmal die Evangelisten Johannes nach, der nicht müde
wird zu betonen: «Und ist schon jetzt.» Auch die Hölle «ist schon
jetzt». Sartre gebührt das Verdienst, sie in ihrer Vollendung
nachgezeichnet zu haben, so weit dies mit menschlichen Begriffen möglich
ist. Neidlos sei ihm zugestanden, daß er die Gabe hat, es so zu sagen,
daß der moderne Mensch dadurch angesprochen wird.

Damit ist über die Qualität des Filmes als Film noch wenig
ausgemacht. Darüber wird von kompetenter Seite geurteilt werden. Um
unsere Meinung in einem Satz zu formulieren: Wir haben «Les jeux sont
faits» intensiver miterlebt. Im übrigen wäre es wohl absurd, sich an
der Hölle ergötzen zu wollen.

5


	Die Theologie der Hölle : Huis-Clos von Jean-Paul Sartre im Film

