
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 7 (1955)

Heft: 26

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

Abbé Pierre und sein Werk (Les Chiffoniers d'Emmaus)
Produktion: Frankreich
Regie: R. Darène
Verleih: Ideal-Films

ms. Der Film ist als darstellende Kunst, die mit den Mitteln der
Photographie arbeitet und als Werkstoff die optisch und akustisch
wahrnehmbare Wirklichkeit benutzt, in der Gestaltung religiöser Themen

auf die Sichtbarkeit des Themas angewiesen. Nichts kommt dieser
ästhetischen Gesetzhaftigkeit am meisten entgegen, als die aus dem
Geiste der Religion sich erhebende Tat, die christliche Tat, die Tat der
Nächstenliebe, die Caritas. Aus diesem Grunde ist die Figur des
französischen Abbé Pierre und seine caritative Leistung für die filmische
Gestaltung besonders geeignet. Es ist daher nicht verwunderlich, daß
man die Figur des Abbé zu einem Film benutzt hat. Es ist nun freilich
so eine Sache, lebende Menschen, mögen sie noch so berühmt und noch
so gütig sein, zu Filmhelden zu machen. Es ist bei Abbé Pierre nicht
anders als es bei Albert Schweitzer war, und wenn die Filme
künstlerisch nicht vollkommen sind, ist diese Nachbildung eines lebenden,
unter uns wirkenden und vorbildlichen Menschen um so problematischer,

ja peinlicher. Es ist nun einfach nicht wahr, daß dieser Film
über Abbé Pierre, den aus Gesundheitsrücksichten aus dem Kapuzinerorden

ausgetretenen und zum Abgeordneten in der französischen Kammer

gewordenen Priester der römischen Kirche, als ein Dokument
unserer Zeit künstlerisch anders beurteilt werden muß als irgendein
anderer Film. Das Gegenteil ist der Fall; gerade weil Abbé Pierre ein
Mensch von seltener Tugend ist, gerade weil sein unablässiger, starker
und glühender Kampf gegen die Armut, die Obdachlosigkeit, den Hunger

in der Weltstadt Paris ein so vorbildlicher, christlicher Kampf ist,
muß der Film, der dieses Leben verherrlicht, ein künstlerisch einwandfreier

Film sein. Das ist nicht der Fall. Der ständige Wechsel zwischen
Ernst und Scherz, Erfreulichem und Beklagenswertem ist genau dem
Schema der üblichen melodramatischen Filme nachgebildet: die Intensität

wird ersetzt durch den Naturalismus, der künstlerisch immer
verdächtig bleibt, weil er den einfachsten Weg zur Darstellung eines
Milieus bildet.

Die gute Absicht des Films sei allerdings nicht verkannt, seine
Kraft, uns zu mahnen und zu erschüttern, ist unbestreitbar. Es gibt
abgrundtiefe Armut in unserer Welt; satt, wie wir geworden sind, ist
diese Erkenntnis für uns unbequem, aber sie schadet uns nicht.
Unsere Selbstgenügsamkeit ist unchristlich, und wenn es eine Sünde gibt,
die vielleicht nie verziehen wird, ist es diese Selbstgenügsamkeit und

Abbé Pierre, einsamer Kämpfer gegen die Armut, an seinem Werk.

Selbstgefälligkeit, zu der uns unsere Sattheit geführt hat. Es gibt
Menschen in unserer gepriesenen freien, westlichen Welt, die Hunger
haben, ja verhungern, Menschen, die kein Dach über dem Kopf haben
und kein Bett, worin zu schlafen, Kinder, die von den Ratten
buchstäblich angefressen werden, Männer und Frauen, die erfrieren, Arme,
Ausgestoßene, Verlassene, Ungeliebte. Und unsere Trägheit, unsere
Stumpfheit, unsere Eigenliebe flüstern uns immer wieder ein, an diesen

Menschen, an der Anklage ihrer Existenz vorbeizusehen. Man wundert

sich, daß unsern Staatsmännern, die von Freiheit reden, nicht
mehr geglaubt wird. Freiheit wozu? Freiheit zum Verhungern? (Daß
es im kommunistischen Osten noch schlimmer ist, kann als Ausrede
nicht gelten!) Abbé Pierre habe mit seiner Aktion das Preisgefüge des
französischen Wohnungsmarktes ins Wanken gebracht, stand einmal
in einer großen Tageszeitung zu lesen! Das Preisgefüge! Nichts anderes

als eine solche lächerliche und herzlose Bemerkung wußte der
Korrespondent zu Abbé Pierres großartigem Kampf gegen den Pauperismus

der französischen Metropole anzubringen. Wie bitter kann man
da werden!

Les Chiffoniers d'Emmaus, die Arbeit und den Glauben des Apostels
der Armen feiernd und es mit genügend Feingefühl vollbringend, ist
ein katholischer Film; er rührt Fragen der Konfession nicht an, weil
sie in diesem Zusammenhang ja gar nicht aufgeworfen werden können,

doch ist der Film unverkennbar zur Verherrlichung der römischen
Kirche gedreht worden, die an der Armut, wie sie in den romanischen
Ländern besteht, allerdings ihre unauslöschbare Schuld trägt. Die
Frage nach dem Grund der Armut wird nie gestellt. Das Problem wird
nicht in der Tiefe aufgerollt. Oder meint man, es sei eine Lösung
vorhanden, wenn man caritativ Gutes tut? Das ist ein Pflästerchen auf
eine schwärende Wunde. Der Haß der Armen kann so nicht besiegt
werden, die Not bleibt bestehen. Die Güte eines Abbé Pierre ist
unbestritten, sie ist menschlich von größter Strahlkraft. Aber sie genügt
nicht, um unsere zerstörte, ungeordnete Welt zu heilen. Und vor
allem: dieser Film ist keineswegs genügend, um uns von der
Sozialgesinnung der Kirche Roms überzeugen zu können. Diese Kirche hätte
andere Mittel in der Hand, die Armut und das bittere Los der Armen
zu bekämpfen.

Im Schatten de« Galgen« und Mann ohne Stern

(Run for Cover und A Man without a Star)
Produktion: USA, Paramount
Regie: N. Ray
Verleih: Star-Film

Produktion: USA, Universal
Regie: King Vidor
Verleih: Universal

ms. Der Wildwestfilm hat seinen historischen Hintergrund. Man
mag über die Pferdeoper lächeln, man mag, weil es natürlich viele
schlechte Wildwester gibt, moralistisch von Schundfilmen reden, man
mag sich über solche Filme voll Aktion erhaben fühlen: niemand wird
dabei dieser Filmgattung gerecht. Sie ist, so romantisiert die Helden
darin oft auch sein mögen, eine Art der Amerikaner, ihre eigene
Geschichte zu erleben, sehnsuchtsvoll, romantisch Rückschau zu halten
auf die große Zeit jenes Lebensgefühls, das wohl das glücklichste der
werdenden Nation war, das Lebensgefühl des Pioniertums, des
Vorstoßes ins unerschlossene, ungerodete und noch nicht gesittete Land.
Das Lebensgefühl der «Grenze» wird hier verherrlicht. Wildwester von
Rang hat es seit längerer Zeit keine mehr gegeben. «Shane» war der
letzte. Nun sind wieder zwei zu sehen.

«Run for Cover» (man hat ihm den melodramatischen, irreleitenden
deutschen Titel «Im Schatten des Galgens» gegeben) ist einer davon.
Er erzählt die Geschichte eines einsamen Mannes, der in die junge
Stadt kommt, wo viele böse Gesellen hausen und die braven Bürger
zu ebenso schlimmer Selbsthilfe, der Lynchjustiz, greifen; der Mann,
geheimnisumwittert, wird Sheriff, aber er braucht lange, bis er mit
dem Mißtrauen der Bürger, die ihn zuerst beinahe an einem Baum
aufgehängt hätten, zu Rande kommt. Er ist indessen untadelig, spürt die
schlimmen Bankräuber auf und kehrt heim als ein Mann, der Mut
bewiesen hat und dessen Vergangenheit vergessen wird.

Nicolas Ray hat diesen Film gut und spannend inszeniert. Er befindet

sich nahezu auf der Rangstufe von Stevens «Shane»; ihn aber mit
«High Noon», in dem die Kardinalsituation des Mutes eines einzelnen
Mannes angesichts der Ueberlegenheit des Feindes menschlich
exemplarisch gestaltet wurde, zu vergleichen, geht denn doch nicht an. Am
meisten freut einen, James Cagney, den lang Vermißten, wieder in
einer Rolle zu sehen, die ihm auf seinen kurzen, stämmigen Leib
geschrieben ist. Cagney ist einer der «tough guys» von der alten Garde,
er ist zäh, mutig, stählern vor Willen, wild, gar tollkühn, reitet wie ein
Indianer, schießt wie Wilhelm Teil und boxt wie Marcel Cerdan. Aber
er hat, im Unterschied zu den jüngeren harten Burschen, keine
Neurosen und keine Nervenkrisen. Dadurch ist er zwar intellektuell etwas
uninteressanter, aber er ärgert dafür einen auch nicht und macht
einen nicht ungeduldig. Immer kommt er daher wie ein Sturmwind,
sein breiter Mund mit den harten und sinnlich schmalen Lippen ist
energisch, seine blauen Augen blicken stählern, die kurzen Beine hält
er beim Gehen immer ein wenig auseinander, als wäre sein Sattel
dazwischen eingeklemmt, und wenn er spricht, dann spricht er schnell,
zischend, pressend zwischen den Zähnen hindurch; steht er vor jemandem,

hält er die Arme leicht angewinkelt, die Fäuste geballt, so als
wäre jeder ein Feind. Keiner ist so rasch wie er, keiner überrascht ihn.
Und nun, da James Cagney ein älterer Mann geworden ist, haben die
Zähigkeit seines Körpers, die Bleihärte seiner Fäuste und die Sicherheit

seines Auftretens eine Spur von der Klugheit der erfahrenen
Jahre.

Kirk Douglas, der in King Vidors «Man without a Star» den Helden
spielt, ist ein «tough guy» von anderem Schrot und Korn, von neuem,
modernerem. Er kommt aus Texas hergeritten, verdingt sich auf einer
Farm in Wyoming, ist ein toller Kerl, hat den unbändigen Drang nach
Freiheit im Leib, denkt aber rechtlich, wie es sich gehört. Aus Texas
ist er fortgeritten, weil die Farmer dort ihre Weidgründe mit Stachel-

3



draht umsäumten und säuberlich Sommer- und Winterweiden
ausschieden. Er, der freie Mann, liebt Stacheldrähte nicht. Aber als sie
nach Wyoming kommen, hilft er sie rings um die Weidgründe ziehen.
Er ist ein braver Mann. Die Farmer sind brave Leute. Und der Brave
soll den Braven gegen die Bösen, die Spekulanten, die Desperados helfen.

Hart ist ein solcher Kampf, eine Schlacht fast ist er, es fließt Blut,
aber die Farmer, das Gute, die Vernunft siegen. Und der Held reitet in
die Ferne, er will nicht bleiben, wo Stachelzäune stehen, er ist ein
Mann mit der Unrast des freien Reiters in der Brust, seine blauen
Augen haben Ferne. Unrast: dieser Held, von Kirk Douglas großartig
gespielt, hat Nervenkrisen, er ist ein Neurotiker, sein Lachen ist wild,
schäumend, bellend, seine Augen sind voller Sehnsucht und Fernweh,
sein Herz unstillbar. Ein Mann ohne Glück.

l.e Dossier noir
Produktion: Frankreich
Regie: A. Cayatte
Verleih: Sadfi

ms. André Cayatte, der Jurist unter den französischen Filmregisseuren,
setzt seine Reihe von Filmen, in denen Probleme des französischen

Rechtslebens aufgegriffen werden, fort. In diesem Film beschäftigt er
sich mit den Untersuchungsmethoden der französischen Polizei.

Der Inhalt ist zuerst nachzuerzählen: Ein junger, rechtschaffener
und das Rechtsdenken idealistisch ernst nehmender Untersuchungsrichter

tritt in einer kleiner Stadt sein Amt an und bringt durch sein
entschlossenes, unbeirrbares Vorgehen die Eiterbeule eines seit langem
schwelenden Skandals zum Platzen. Ist der angesehene Bürger Le
Guen, der einem schwarzen Dossier allerhand belastendes Material
über den das Städtchen mit seinem Geld und seinem erpresserischen
Einfluß beherrschenden Unternehmer Broussard gesammelt hatte,
eines natürlichen Todes gestorben, oder wurde er vergiftet? Seine
Leiche wird exhumiert, man findet Spuren von Gift. Wer war der
Mörder? Der Untersuchungsrichter, ein Held des Volkes geworden,
geht den Machenschaften Broussards nach. Der Polizeichef erpreßt aus
dem morphiumsüchtigen ehemaligen Arzt, der ein Freund Le Guens
war und als Hundezüchter im Städtchen lebt, das Geständnis, den Mord
begangen zu haben. Und der aus Paris herbeigerufene Spezialkommis-
sär erschleicht sich ein Geständnis von der Gattin des Verstorbenen,
die angeblich ein Verhältnis mit ihrem Schwager gehabt hat. Als diese
beiden angepreßten und erlogenen Geständnisse vorliegen, entdeckt
der Untersuchungsrichter, daß das Gift nicht im Körper des Verstorbenen

sich befunden hatte, sondern in den Eingeweiden von Hunden,

In Cayattes neustem Film läßt sich der junge, arme Untersuchungsrichter auch
durch gesellschaftliche Verlockungen nicht bestechen.

die ein Tunichtgut auf Befehl Broussards vergiftet hatte, um dem
ehemaligen Arzt, der nicht botmäßig war, Schaden zuzufügen und ihn
Mores zu lehren. Die Gefäße, in denen die Hundeeingeweide aufbewahrt

worden waren, wurden dann ungereinigt für die Autopsie des
angeblich Ermordeten verwendet. Was tun? Während der Polizeichef
und der Staatsanwalt darauf bestehen, daß einer der beiden zum
Geständnis Erpreßten dem Gericht ausgeliefert werden soll, tritt der
junge, rechtschaffene und unbeirrbare Untersuchungsrichter vor die
Presse, der er, auf die Gefahr hin, seine Karriere zu verderben, die
Wahrheit mitteilt.

Man sieht: Cayatte stellt den rechtlich denkenden und handelnden,
säubern Juristen den Karrierejägern gegenüber. Gesundes Rechtsdenken,

das die Grundlage eines Rechtsstaates ist, steht den
Machenschaften von Männern entgegen, die die Justiz zu Farce erniedrigen
und ihren persönlichen Ehrgeiz befriedigen. Die Anklage, die Cayatte
erhebt, ist scharf und wird mit dem ganzen Fanatismus vorgetragen,
dessen dieser Filmkünstler, der seine Fabeln selber ersinnt und seine

Drehbücher selber schreibt, fähig ist. Ein Thesenfilm: Tendenz ist, die
Zustände der französischen Justiz zu enthüllen (im Grunde jeglicher
Justiz), nicht anders als schon in «Justice est faite» (Geißelung des
Systems des Geschworenengerichtes) und in «Nous sommes tous des
assassins» (Auseinandersetzung mit der juristischen Theorie und der
Praxis der Todesstrafe). Tendenz ist, zur Einsicht aufzurufen, daß das
Ansehen des Staates und seine Gesundheit von der Unabhängigkeit,
Unbeeinflußbarkeit und Sauberkeit der Justiz abhängen. Wer wollte
mit dieser These nicht einverstanden sein?

Aber wie schon bei früheren Filmen Cayattes wird man nicht ohne
Widerspruch den Film verlassen. Wir wollen nicht darüber rechten,
daß die Geschichte mit dem Unternehmer Brossard in breiter Exposition

eingeführt, dann aber einfach vergessen wird; daß der
Staatsanwalt als mitbestimmende Figur dadurch ausgeschaltet wird, daß
Cayatte ihn unheilbar krank sein läßt; nicht darüber, daß die Lösung
mit den irrtümlich wieder verwendeten Gefäßen doch zu konstruiert
wirkt, weil eine solche Möglichkeit, obzwar sie ja nicht unbedingt
bestritten werden kann, denn doch zu sehr am Rande eben des Möglichen
steht; auch nicht darüber, daß Elemente von zwei Liebesgeschichten
eingeschoben sind, die die zielstrebige Entwicklung der Hauptgeschichte

nur belasten. Cayatte hat in diesem Film — mit Bewunderung
merken wir das an — eine formale Souveränität erreicht, die von
seiner künstlerischen Reife nun ganz überzeugt. Aber mit dieser formalen
Beherrschtheit der Mittel ist untrennbar Cayattes Neigung zum Setzen
stärkster Akzente verbunden. Die Atmosphäre ist düster, zu düster;
die Menschen sind verkommen, zu verkommen; die brutalen Methoden
der Polizei, so wahr sie sind, sind um eine entscheidende Spur zu brutal.

Man muß Cayatte dankbar sein, daß er sich weigert, zu beschönigen.

Aber seine Humorlosigkeit, seine harte Absicht, die Zuschauer ins
Eisbad zu werfen und sie durch Schocktherapie aufzuschrecken, dieses
ständige Schwarz-in-Schwarz-Malen und dieses ununterbrochene Laufen

der Handlung auf Hochtouren, diese unablässige atmosphärische
Steigerung und Ueberspitzung der Situationen, dieses rationalistische
Kalkül, bei den Charakteren der Personen: das verfälscht ja schließlich

die Wirklichkeit ebenso sehr wie Schönfärberei. Cayattes Tendenz
ist die Humanität, kein Zweifel. Seine Mittel aber, diese Humanität zu
lehren, sind inhuman.

Man verstehe diese Kritik nicht als einen «Verriß». Sie will die
Charakterisierung eines Künstlers sein, der zu den interessantesten,
beunruhigendsten und aufrichtigsten Menschen gehört, die sich im Film
ausdrücken.

Heldentum naeh Ladenschluß

Produktion: Deutschland
Regie: W. Becker u. a.
Verleih: Columbus-Film

ms. Heldentum nach Ladenschluß? Ein Film über Abenteuer junger
Lackel, die in der Freizeit als Draufgänger die Welt und die Frauen
erobern? Kann es etwas anderes sein, da es doch in der Reklame heißt,
der Film sei zum Tränenlachen? Es ist etwas anderes. Ladenschluß:
Wir sind mit der deutschen Soldatensprache in den letzten zehn Jahren

so vertraut worden, daß wir nun wissen: damit ist das Ende des
Krieges gemeint. Ein Heimkehrerfilm also? Keineswegs. Es ist kein
Kriegsfilm und kein Trümmerfilm.

Er erzählt vielmehr in vier Episoden — jede hat einen anderen
Regisseur — von «Landsern», die, weil der Krieg zu Ende geht, vor dem
Feind und mehr noch vor der eigenen Feldpolizei «türmen» oder aus
Gefangenenlagern ausbrechen. Er erzählt von diesen letzten heldischen
Anstrengungen der Soldaten, die diesen am leichtesten fielen, weil es
freiwillige Anstrengungen waren, auf eine lustige Art. Die Episoden
sind schwankhafte Kurzgeschichten (nach einem als «wahr» ausgegebenen

Buch von John Foster). Die erste ist die leiseste: Die Wette
zwischen einem deutschen Soldaten und dem amerikanischen Hauptmann,
daß es jenem gelingen werde, aus dem Lager auszubrechen; natürlich
gelingt's, und der Hauptmann bezahlt die versprochenen hundert Dollar

(«Captain Fox»). Die letzte Geschichte ist die ulkigste. Sie handelt
von einer Kompagnie Soldaten, die durch Kärnten Reißaus nehmen,
um der britischen Gefangenschaft zu entgehen; Reißaus nehmen sie
auf einer Eisenbahn, von der sie nichts verstehen, die sie aber loslassen,

als wär's eine Spielzeugeisenbahn («Die schwäbische Eisenbahn»).
Die zweite Episode ist in der Regie und in der schauspielerischen
Darstellung die beste, wirkt aber doch etwas konstruiert: sie berichtet von
dem — ebenfalls getürmten — Zauberer Maro, der zuerst zwei Landser
und dann drei russische Soldaten besoffen macht, worauf die Landser
und er selber fliehen können; eine köstliche Sequenz der Trunkenheit
und russisch-asiatischen Orgie mit «russischem» Herz («Der Zauberer
Maro»). Die dritte Geschichte endlich ist die am unbeschwertesten
schwankhafte: Zwei Soldaten fahren, aus einem französischen Lager
fliehend, auf einem Tandem, als Liebespärchen verkleidet, quer durch
Frankreich heim zu Muttern («Romeo und Julia auf dem Tandem»).

Man unterhält sich, lacht, weil alles so harmlos ist, sowohl
künstlerisch als auch inhaltlich, denkt nicht mehr darob, wie grauenvoll die
Wirklichkeit war, denkt dann doch daran und ärgert sich, daß solche
Filme ja helfen sollen, diese unangenehme Wirklichkeit zu vergessen,
und sagt sich schließlich, daß die Filmdeutschen doch geschäftstüchtige

Leute sind. Aber wie gesagt, man vergnügt sich auf die Art, wie
man sich bei einem Schwank eben vergnügen kann.

4


	Blick auf die Leinwand

