
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 7 (1955)

Heft: 20

Artikel: John Steinbeck über das Fernsehen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-962738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-962738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

FILM

Bist du katholisch?

Konfessionelle Randbemerkungen zu «Marty».

RL. Es ist beinahe unmöglich, das Lob «Martys» zu mehren. Der
Film hat in Cannes 1955 die «Palme d'or» erhalten, und die Kritik
schreibt, daß hier «in jeder Szene dem Ueblichen ausgewichen» wird.
Daß man es wagte, einmal vom schweren Schicksal jener Menschen
zu erzählen, denen die Natur keine äußeren Vorteile als Mitgift auf
den Weg gegeben hat, liegt gewiß nicht in der Linie Hollywoods, und
vielleicht wäre «Marty» nie verfilmt worden, wenn sich nicht vorher
das Fernsehen mit Erfolg um den Stoff bemüht gehabt hätte.

Unzählige Menschen leiden unter ihren körperlichen Mängeln und
fühlen sich minderwertig. Angesichts des modernen Kultes, der mit
dem schönen Körper und dem schönen Gesicht getrieben wird, wollen
manche weniger Begünstigte verzweifeln, obwohl doch gerade sie
meist beträchtliche Vorzüge des Charakters aufzuweisen haben. Gewiß,
Schönheit des Antlitzes und der Gestalt ist auch eine Gabe des Schöpfers;

wer sie besitzt, hat es in mancher Beziehung leicht. Aber das
heißt nicht, daß Schönheit immer von Vorteil sei. Nur zu oft verführt
sie dazu, gedankenlos und herzlos zu sein.

«Marty» ist die zarte Liebesgeschichte zweier Menschen, die Leid
erfahren haben, weil sie unschön sind. Die Liebe, die zwischen den
Beiden erwacht, ist darum von ganz anderer Art als die Leidenschaft
jener, die gewohnt sind, Herzen zu brechen. Die Liebe Martys (des
Metzgerburschen) ist rührend unbeholfen, aber wunderbar treuherzig,

und sie bewährt sich auch im Feuer der spitzen Worte seiner
Mutter und angesichts wegwerfender Bemerkungen der Kameraden
über die Wahl seines Herzens. Auch im Mädchen — sie ist Lehrerin —,
das bisher keiner beachtet hat, erblüht eine so beseelte dankbare
Zuneigung, daß sein Antlitz eine sichtbare Verwandlung erfährt und
eine eigene Schönheit gewinnt.
Man möchte beinahe den Ausspruch wagen, der Film leiste einen
seelsorgerlichen Dienst. Denn hier wird mit Gefühlen nicht gespielt,
und mit aller Natürlichkeit wird gezeigt, daß Zurückhaltung und Reinheit

in den Beziehungen zweier charakterlich wertvoller Menschen
selbstverständlich sind. Auf mutige Weise wird aber auch die
oberflächliche und stumpfsinnige Manier der amerikanischen Jugend, die
freie Zeit zu vertreiben, aufs Korn genommen und die schale
Langweiligkeit der «Konfektionsvergnügen» — seichte Literatur, Kino und
72. Straße in New-York — gebrandmarkt.

Es ist erstaunlich, daß Amerika die Künstler hervorbringt, die derart
subtile seelische Vorgänge gestalten können. Aber nicht minder
erstaunlich scheint uns die Tatsache zu sein, daß dieser Film aus dem
protestantischen Amerika im katholischen Milieu spielt. Es ist nicht
das erste Mal, daß wir diesem Phänomen begegnen. Man denke an den
Streifen «On the waterfront». Natürlich mag man darauf hinweisen,
daß Marty Italiener ist; seine Familie wird vor einer Generation in
die Vereinigten Staaten eingewandert sein und ist dem alten Glauben
selbstverständlich treu geblieben. Aber merkwürdigerweise ist auch
die Lehrerin, die eine echte Amerikanerin zu sein scheint, katholisch.
Das zeigt sich bereits beim ersten Rendez-vous: Marty, dem der
Gedanke aufdämmert, dieses Mädchen könnte vielleicht seine
Lebensgefährtin werden, frägt sie unvermittelt nach ihrer Konfession. Nicht
genug damit: Marty — er ist alles andere als ein frömmlerischer oder
weicher Typ — erklärt ohne Scheu seinen Kameraden, daß er am
Sonntag erst nach der Messe zu einer Verabredung erscheinen könne.
Und wo er seiner zukünftigen Gattin Not und Verzweiflung seines
vergangenen Lebens schildert, beichtet er auch die Selbstmordgedanken,

die ihn einstmals verfolgten, um daran das Bekenntnis anzuschließen,
daß Selbstmord nach der Lehre der Kirche eine der größten

Sünden sei.
Ueberflüssig zu sagen, daß der Theologe mit Genugtuung anmerkt,

wie hier die religiöse Komponente im menschlichen Leben Beachtung
gefunden hat. Die Menschen, die sich in den Grundfragen der Existenz
von ihrer religiösen Ueberzeugung bestimmen lassen, sind immerhin
nicht so selten, und wir glauben, daß nicht nur Katholiken zu dieser
Gruppe gehören. Unser Erstaunen gilt also nicht der Frage an sich
«Bist du katholisch», denn es ist richtig, daß zwei Menschen, bevor
sie sich allzu stark binden, von ihrer konfessionellen Ueberzeugung
sprechen. Aber wir fragen: Ist es denn unmöglich, daß ein nächster
Film, der qualitativ ebenso gut ist, protestantische Vorzeichen trägt?
Wir haben uns an maßgeblicher Stelle erkundigt und den erstaunlichen
Bescheid erhalten, daß dies wohl kaum der Fall sein dürfte, solange
die Protestanten sich nicht mehr um den guten Film kümmerten als
bisher. Vorläufig muß man den katholischen Besucherorganisationen
den Ruhm planvoller Aktivität lassen. Jeder Produzent weiß, daß ein
Film, der von dieser Seite aus Unterstützung erfährt, mit einer
bestimmten Besucherzahl rechnen darf. Vielleicht ist es nicht unwichtig,
auch einmal diesen Aspekt der kirchlichen Filmarbeit ins rechte
Licht zu rücken.

Der Schrei nach Menschlichkeit

«La Strada» von Federico Fellini

RL. «Marty» ist ein hervorragender Film, menschlich packend und
überdurchschnittlich gut gespielt; «La Strada» aber ist ein Kunstwerk.
Ueber «Marty» läßt sich sprechen; von «La Strada» kann man nur als
Ergriffener reden. «Marty» erfreut; «La Strada» bewegt. Entsetzt,

erschüttert und staunend, steht man vor dem Rätsel «Mensch». Man
möchte weinen vor Zorn über das Ungeheuer Mensch, genannt Zam-
panö, weinen vor Scham über die menschliche Erbärmlichkeit eines
Zampanö und weinen zugleich in tiefer Beglücktheit über so viel Reinheit

und menschliche Güte, die im Mädchen Gelsomina sichtbar wird.
Staunend steht man aber auch vor dem schier Unbegreiflichen: daß es
möglich war, mit kalten technischen Einrichtungen und Apparaturen
dieses reiche Maß an Poesie und Beseeltheit zu verwirklichen. Man
sieht sich nicht satt. Immer wieder möchte man es erblicken, dieses
Antlitz des Mädchens Gelsomina. Es ist ein Antlitz ohne besondere
Schöne, aber welche Landschaften der Seele spiegeln sich hier.

Bestürzend sind die Gebärden. Es ist kaum glaublich, daß Gelsomina
(Giulietta Masina) Italienerin sein soll und im italienischen Film ihres
Gatten Federico Fellini spielt: so verhalten und unpathetisch sind diese
Gebärden! Hier wird es wirklich: daß Hände, wenn sie zum Abschied
winken, weinen können. Gelsomina wird sich — wie die Griselda
Boccaccios —- dem Gedächtnis unverlierbar einprägen, verkörpert sie
doch die Frau, die durch dienende Demut und Herzensgröße Not und
Bosheit der Welt überwindet. Etwas vom Innerlichsten, was je im Film
gestaltet wurde, ist jenes scheue Bekenntnis des mißhandelten und
betrogenen Mädchens: «Jetzt sehne ich mich nicht mehr nach Hause.
Mein Zuhause ist bei Dir, Zampanö.»

Obwohl im ganzen Film kein klagendes und anklagendes Wort hörbar

wird, ist er doch ein einziger Schrei nach Menschlichkeit. Die
menschliche Würde darf nicht grob in den Staub getreten werden. Das
ist der Grund, warum die Kirche sich zu diesem Streifen voll und ganz
bekennen müßte. Dies dürfte ihr um so leichter fallen, weil Fellini mit
vollendeter Feinheit Kritik an der Kirche übt — an jener Kirche nämlich,

die sich damit begnügt, mit falschem Pomp, der von hinten
besehen lotterig ist, durch die Straßen zu ziehen, und die Dämonen, die
den Menschen ins Elend stürzen, frei gewähren läßt.

FERNSEHEN

John Steinbeck über das Fernsehen

RL. Niemand wird es bestreiten: es ist wunderbar, daß man bequem
zu Hause sitzend mit Hilfe elektrischer Wellen an den entlegensten
Vorgängen, die sich irgendwo in der Welt abspielen, unmittelbar
teilnehmen kann. Aber es wäre doch naiv, im Stile der Fortschrittsgläubigen

aller Zeiten nur diese eine Seite des Fernsehens herauszustreichen.
Allzu leicht wird dieser «Fortschritt» zum Rückschritt. Die Gefahr, daß
die menschliche Seele dadurch einer massiven Kollektivierung
entgegengetrieben wird, ist riesengroß. Und offenbar steht hier auch ein
Mittel zur Verfügung, das die Verdummung der Menschheit stark
beschleunigen kann. Der bekannte amerikanische Schriftsteller John
Steinbeck, der die Verheerungen, die das Fernsehen anrichtet, aus
nächster Nähe kennt, schreibt: «Das Fernsehen ist an Stelle des
Lutschbonbons, des Beruhigungssirups und des milden Schlafmittels
getreten, mit denen die Eltern früher ihre Kinder in den halbbewußten
und damit halblauten Zustand zu versetzen pflegten. Ich habe die
physischen Symptome des Fernsehens sowohl bei Kindern wie bei
Erwachsenen beobachtet. Der Mund wird schlaff, und die geöffneten
Lippen hängen herunter; die Augen nehmen einen hypnotisierten oder
rauschgiftstarren Ausdruck an; die Nase läuft mehr als gewöhnlich
das Rückgrat wird weich, und die Finger zupfen langsam und methodisch

die Fäden aus dem Muster brokatbezogener Möbel. Der Eindruck
des Halbbewußten ist so vordringlich, daß man sich fragt, wieviel
vom Inhalt der Fernsehsendung ins Hirn dringt. Die Verwunderung
wird noch dadurch vergrößert, daß der Besitzer eines Fernsehapparates

einfach allem zuschaut — und zwar stundenlang.»
Diese Worte wurden zitiert nicht etwa aus Lust an unfruchtbarer

Opposition oder hoffnungslos reaktionärer Haltung heraus; vielmehr
glauben wir, daß einer Gefahr erst dann, wenn man sie frühzeitig und
klar erkennt, begegnet werden kann. Und vielleicht ist das Absinken
der Fersehteilnehmerkurve in der Schweiz (die Zunahme betrug in
der ersten Julihälfte 186 Abonnenten, währenddem im gleichen
Zeitraum des Vorjahres 246 Neuanmeldungen registriert werden konnten)
kein schlechtes Zeichen für die seelische Gesundheit unseres Volkes.

RADIO

König David

RL. Sonntag, den 25. September, 20.50 Uhr, sendet Beromünster
Arthur Honeggers «König David». Von René Morax, dem Gründer des
Théâtre du Jorat, erhielt Honegger den Auftrag zu dieser Komposition,
nachdem andere Komponisten infolge der kurzen Frist abgelehnt
hatten. Die Partitur entstand zwischen dem 25. Februar und dem 23.

April 1921; ihr orchestraler Teil wurde später umgearbeitet. Um die
Aufführung von Honeggers Musik im Konzertsaal zu ermöglichen,
verband Morax die kürzern Stücke mit erklärendem Text, damit wurde
aus dem biblischen Drama ein synphonischer Psalm mit Solo- und
Chorgesängen mit teils nur gesprochenen, teils melodramatischen
Partien und reinen Instrumentalsätzen. Die Leitung hat am 25.
September Arthur Honegger selbst.

5


	John Steinbeck über das Fernsehen

