
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 6 (1953-1954)

Heft: 27

Rubrik: Blick auf die Leinwand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICK AUF DIE LEINWAND

Sauerbrudi (Das war mein Leben)
Produktion: Deutschland, Corona
Regie: Rolf Hansen
Verleih: Columbus

ZS. Verfilmte Biographien haben ihre Klippen. Sie sind notwendigerweise

in der Grundlage episch und nicht dramatisch. Trotzdem haben
sie ihre Berechtigung, denn sie können z. B. einen wahrhaften
Ausschnitt aus dem Leben bieten, besonders wenn sie den Hintergrund
einer großen Existenz darstellen, oder sie können menschlich packend
sein, wenn der Dargestellte eine überragende Persönlichkeit war.

Sauerbruch, an den sich in Zürich noch manche erinnern werden,
war ein großer Chirurg, der in seiner beruflichen Tätigkeit etwas
Dämonisches an sich hatte. Daneben war er ein stramm deutsch-nationaler
Mann, was seine Stellung bei uns nicht immer leicht gestaltete. Er hat
die ganze verwirrende Fülle unserer Zeit gelebt, bei uns den Ersten

Es ist deutschen kirchlichen und weltlichen Kreisen hoch anzurechnen,

daß sie rasch den Film als Versuch unlauterer politischer Propaganda

und nationalistischer Stimmungsmache ablehnten. Durch das
Weglassen und tendenziöse Verfärben konnte allerdings die schon
seinerzeit in Zürich politisch gar nicht eindeutige Persönlichkeit des großen
Chirurgen stark veredelt werden. Menschlich interessant, wird sie
ausgezeichnet gespielt, wenn auch der Film der beruflichen Dämonie
Sauerbruchs nicht gerecht zu werden vermag. Er war weit
geheimnisvoller und distanzierter. Aber der Film zeigt auch regiemäßig ein
beachtliches Können und wird von sehr vielen Leuten, die nicht weiter
nachdenken, zweifellos sehr genossen und beklatscht werden. Bei uns
ist er harmlos: die Zürcher Jahre und ihre Begebenheiten sind darin
kaum erwähnt. In Deutschland aber kündet er alte Tendenzen an, auf
die wir hinweisen müssen, weil sie erste Symptome eines gefährlichen
Gesinnungswandels sein könnten.

Der berühmte Chirurg Prof. Sauerbruch gibt einem Kellner und frühern Patienten
endlich die Rechnung für eine schwere Operation, lautend auf 1 Mark.

Weltkrieg, dann die Weimarer Republik mit ihren Wirren, Ebert, Hin-
denburg und schließlich Hitler. Und er hat auch das Ende in Berlin
erfahren. Zuletzt stand er vor einer Entnazifizierungskammer, nachdem

er auch mit den Russen in Fühlung gekommen war. Welch
ereignisreiches Leben, welche Gelegenheit für begabte Filmschöpfer zu
Einsichten, Aufhellungen und Deutungen!

Was hat der Film daraus gemacht? Die Frage stellen, heißt sie
beantworten, denn es handelt sich um einen deutschen Film. Und das
will sagen: Ausweichen, keine Stellung beziehen bei «gefährlichen»
Punkten, sich nicht exponieren. Man kann nie wissen So erfährt
man z. B. nichts von Sauerbruchs Begegnungen mit Ëbert oder Hitler,
oder den Russen, oder der furchtbaren Not der Stadt Berlin, oder der
Spruchkammer. Der Film ist somit in keiner Weise ein Zeitgemälde
geworden, er deutet nichts, gibt uns keine Erklärungen. Nein, das war
nicht Sauerbruchs Leben! Es sieht beinahe aus, wie wenn es in
Deutschland, abgesehen von der kurzen Zeitspanne einer roten Regierung,

kurz nach dem Weltkrieg, immer ganz behaglich und komfortabel

zugegangen wäre. Die ganze, tausendjährige Hitlerzeit z. B. ist
ausgelöscht...

Auch das wäre mit sehr viel gutem Willen noch zu verstehen. Es
könnte ja sein, daß Deutschland noch immer benommen ist, die furchtbaren

Ereignisse seiner neuesten Geschichte noch gar nicht mit vollem
Bewußtsein zu tragen imstande wäre, und sie sich in stummer
Verzweiflung vom Leibe zu halten versucht. Aber da ist noch mehr an dem
Film. Es wird nämlich schon hie und da etwas aus der «großen» Zeit
gezeigt, aber sorgfältig ausgewählt. Und zwar sind es im Grunde nur
zwei Szenen, die im Vordergrund stehen: die Verhaftung und durch
einen Russen verhinderte Hinrichtung Sauerbruchs als Geisel durch
die Roten in München, und die Todesszene des Reichspräsidenten Hin-
denburg unter der Reichsstandarte von Schloß Neudeck. Und diese
Gegenüberstellung ist unmißverständlich; die beiden Szenen sollen
stellvertretend wirken für das ganze historische Geschehen der letzten
Jahrzehnte — aber dieses war ganz anders, keinesfalls bloß eine
Auseinandersetzung zwischen wildem Kommunismus und edlem Fahnentuch

mit diskret gespieltem Zapfenstreich im Hintergrunde

Das Licht der Liebe
Produktion: Oesterreich, Wessely
Regie: R. A. Stemmle
Verleih: Elite

ms. Eher singen die Randsteine eine Mozart-Arie, als daß der
österreichische Film sich einmal zur emotionellen, sozialen und intellektuellen

Ehrlichkeit aufschwänge. Dieser Film, den Paula Wessely in
eigener Produktion hergestellt hat und in dem sie eine Hauptrolle
spielt, ist ein Musterbeispiel für das Unvermögen der Film-Oesterreicher.

Ein Herrengut; Vater hat Geburtstag, man fährt ins Grüne (den
Gesang deutscher Volkslieder auf den Lippen, die blühenden
Apfelbäume überm Haupt), man spielt Fußball, der Ball rollt in ein
Gebüsch, darin hat es eine Mine, die explodiert, und der Vater, der dem
Ball nacheilte, wird zerrissen. Die finanziellen Güter sind nicht
gesichert; man muß den Herrenhof aufgeben. Die Mutter zieht mit ihren
vier Kindern, drei Buben und einem Mädchen, nach Wien, sie eröffnet
dort ein kleines Wasch- und Bügelgeschäft, rackert sich ab für ihre
Kinder, denen sie eine gute Erziehung geben will, den sie sind
selbstverständlich alle hoch begabt. Der eine Bub ist ein Denker, der andere
ein Musiker, der dritte ist von praktischer Natur, das Mädchen eine
Tänzerin. Welche Hoffnungen für die Mutter! Hoffnungen, die um so

berechtigter sind, als es wirtschaftlich rasch aufwärtsgeht: schon ist sie
im Besitz einer Fabrik für Wäscherei und Büglerei, es gibt keine
finanziellen Sorgen mehr. Aber: der denkerisch Begabte wird, weil er, um
seinen Mut zu beweisen, durch eine DrainagerÖhre schlüpft, blind; der
musikalische Sohn wird ein Tunichtgut, der in Nachtlokalen geistert
und Jazz spielt; der praktisch Begabte schwängert die Angestellten
seiner Mutter, und die Tänzerin gerät zu ihrem großen Herzeleid in
die Fänge eines Schürzenjägers, der natürlich ein Tenor ist. Aber die
Mutter meistert alles: sie stellt den musikalischen Tunichtgut, nachdem

er Wechsel gefälscht hat, energisch in den Senkel; sie zwingt den
Mädchenfreund zur Heirat, wie's sich gehört; sie tröstet ihre Tochter
mit weibesklugen Sprüchen über die Leiderfahrung, die jede Frau
machen müsse, und sie opfert, damit ihr denkerisch veranlagter, aber
zynisch gewordener dritte Sohn wieder sehen könne, die Bindehaut
ihres einen Auges. Das Hohelied der Mutterliebe?

Nein, gewiß nicht. Eine unwahrhaftigere Erzählung haben wir
selten gesehen. Wiederum, wie im deutschen Film, das Milieu des mühelosen

Reichtums, der diesmal zwar zerflattert, aber sich sogleich wieder

herstellt: die Tüchtigkeit der braven Frau, die da Nacht um Nacht
und Tag um Tag wäscht und plättet, muß doch belohnt werden.
Angeblich verlangt das Publikum so etwas. Es ist einfach soziale
Verlogenheit, was hier vorgeführt wird. Man hat den Mut nicht, den «kleinen»

Menschen in seinen kleinen Verhältnissen zu zeigen; man muß
immer gleich das Höhere der Wohlgeborgenheit und Wohlgeborenheit
präsentieren. Und dazu ebenfalls: die Sentenzen, papierne, lederne
Redensarten über Menschenglück und Menschenleid, Heimsuchung
und Schönheit, Mutterschaft und Mutterliebe, eine sentimental
unwahrhaftige, unschickliche Verklärung der Mutterliebe, gegen die jede
tief und echt fühlende Mutter sich wehren wird. Ein Preisgeben der
Mütterlichkeit an die Tränen- und Gaffsucht eines instinktlos gewordenen

Publikums, das da vor der Leinwand sitzt und es liebt, die
Schleusen seiner Tränen zu öffnen. Warum keine Kinder, die normal
sind? Warum der Musikheroe, der als Knirps Wagners Tannhäuser-
Ouvertüre dirigiert? Warum das Mädchen, das begnadet tanzen kann?
Warum das Milieu des Theaters? Warum der reiche Rechtsanwalt, der
täglich die Waschfrau aufsucht, sie heiraten möchte, aber immer eine
abschlagende Antwort erhält, auch dann noch, wenn die Kinder
erwachsen sind? Warum diese Weigerung der Mutter, einen zweiten
Mann zu heiraten? Sie liebt ihn, aber sagt, daß die kleinen Kinder sie

nötig hätten, die erwachsenen Kinder noch nötiger. Aber schließt das



aus, daß sie, da sie ja liebt, wieder eine Ehe eingehen könnte? Es
schließt aus, weil dann das Thema der Mutterliebe, der Mutter, die
alles opfert, ihr persönliches Glück, ihre Gesundheit und zuletzt ihr
Augenlicht, nicht in die extreme, aber sentimental wirksame Unwahr-
scheinlichkeit hineingeführt werden könnte, an der dem Film gelegen
ist. Warum das alles? Weil diese Film-Oesterreicher die Fähigkeit, den
Mut und den künstlerischen Sinn dafür nicht haben, das menschlich
Echte und Ergreifende aus den Lebensbildern des Alltags
herauszukristallisieren. Es muß hochtrabend zugehen, weil nur das Hochtrabende

noch ausgedrückt werden kann.
Und daß ein Film in solcher Weise von Grund aus verdorben ist,

kann auch dann nicht bestritten werden, wenn man zugibt, daß die
Paula Wessely ihre Mutterrolle mit viel Vornehmheit und menschlicher

Herzlichkeit ausstattet, wie man es von dieser Darstellerin
gewohnt ist. Sie kann sich neben Käthe Dorsch, welche die gleiche Rolle
in einer frühern Verfilmung spielte (damals hieß der Film «Mutterliebe»)

durchaus sehen lassen.

Mit 17 beginnt das Leben
Produktion: Deutschland, Apollo
Regie: P. Martin
Verleih: Neue Nordisk

ms. Man kann diesen deutschen Film als einen Unterhaltungsfilm
bewerten und darum seine Mängel — ich meine die inhaltlichen und
menschlichen, nicht nur die formalen — übersehen. Der Kritiker aber,
der sich vorgenommen hat, seine Arbeit auch als Kampf gegen die
Illusionierung durch die Produkte der kinematographischen
Traumfabriken aufzufassen, kann diesen Unterhaltungswert nicht zugestehen.

Eine kurze inhaltliche Notiz schon macht deutlich, wie das zu

Anne-Marie Blanc findet sich als junge Witwe im Film «Mit 17 beginnt das Leben»
wieder ins Leben zurück. Typisches Bild für den gegenwärtigen deutschen Film:
Luxuriöse Villa, Champagner, Geld im Ueberfluß, die ganze «Möchte-Gern-Welt des
kleinen Mannes».

verstehen ist: Ein Mädchen, eben zu körperlichem Bewußtsein
erwacht, verliebt sich in einen schönen, starken Mann, der Maler ist.
Dieser Maler tändelte einmal mit der verwitweten Mutter des
Mädchens, das davon nichts wußte, weil es in einem Internat lebte. Die
schöne, noch jugendlich aussehende Mutter aber liebte den Maler
ernstlich, und als sie sich verlassen sah, brach ihr Lebenswille; sie fiel
einem Unfall, dem sie nicht auswich, zum Opfer. Der Maler fühlt sich
schuldig, liebt zwar das Mädchen, hält es sich fern etliche Jahre,
heiratet es jedoch, als es zur jungen Frau herangediehen ist. Doch glaubt
er, nicht glücklich werden zu dürfen, weil er seine Schuld an der Mutter

seiner Frau abtragen müsse. Mancherlei Wirrungen der Liebe und
vielerlei Zerknirschungen wechseln zwischen Mann und Frau hin und
her, und erst als der Maler sich von seiner Frau sagen läßt, es genüge,
eine Frau unglücklich gemacht zu haben, und es wäre größere Schuld,
auch noch die zweite ins Unglück zu stoßen, erst da bekennt er sich
zu seinem Eheglück.

Man kann diesen Film moralisch nennen. Aber er ist es nicht. Der
Konflikt wird nicht in die Tiefe des Erlebens ausgetragen. Er ist eine
bloße sentimentale Verwirrung, und er spielt in einem Milieu, dessen
Aufmachung und Ausstattung Selbstzweck — für die Unterhaltung
des Publikums — ist. Es ist das in den deutschen Filmen immer wieder

anzutreffende Milieu eines mühelosen Reichtums. Die Leute wohnen

in den herrlichsten Villen, fahren mit den besten Wagen umher,
leben leicht und geben viel Geld aus, ohne daß man je erführe, daß sie

dafür arbeiteten. Der Maler ist reich, die jugendliche Witwe ist reich,
die Freunde sind reich. Nicht daß Reichtum verwerflich wäre, aber in
solchen Filmen ist er nur Mittel, die Zuschauer zur Illusion eines
leichten, unbeschwerten Lebens zu führen. Der Konflikt, in den die
Figuren gestellt sind, erwächst nicht echt aus ihrer Lebensumwelt, er
ist aufgesetzt. Das ist das Verlogene an diesem wie manchem anderen
Film. Dazu kommt, daß die Redensarten, die den Darstellern in den
Mund gelegt werden, sentenzenhaft moralisierend und sentimental
sind. Diese Sentimentalität paßt aufs genaueste zur Leichtigkeit, mit
der der Konflikt zwischen den beiden Liebenden ausgetragen wird.
Eine Leichtigkeit, die nicht die einer Komödie ist — wär's so, dann
könnte man den Film anders beurteilen —, sondern eine Leichtigkeit,
die darauf abgestimmt ist, es dem Publikum nicht schwer zu machen.
Gerade diese Unterhaltungsabsicht aber steht im Widerspruch zum
Anspruch, der vom Stoff und vom Konflikt her dennoch gestellt wird.
Bedauerlich ist diese Unwahrhaftigkeit um so mehr, als gute Darsteller

— unsere Anemarie Blanc, unser Paul Hubschmid, sodann Paul
Hartmann, Sonja Ziemann u. a. — in das Spiel bemüht werden, Darsteller,

die mit viel Differenziertheit auf einem landschaftlichen Hintergrund

agieren, der auch ein schweizerischer ist, der Tessin; aber nur
als Landschaftskulisse, als Prospektlandschaft ist er ins Spiel
einbezogen. Auch hier also bemühende Oberflächlichkeit.

Les fruits sauvages
Produktion: Frankreich: Agiman-Sonor-Odeon
Regie: M. Bromherger
Verleih: Sadfi

ms. Auch die Franzosen erliegen oft der Unwahrhaftigkeit, nur ist
sie da anderer Art als bei Deutschen und Oesterreichern. Ein
mustergültiges Beispiel ist dieser Film von Henri Bromberger. «Les Fruits
sauvages» sind wild aufwachsende Kinder der Großstadt. Geschwister
und Freunde, Buben und Mädchen, Kleine und Große. Da ist der Vater,
der säuft, er hat nie Geld, willigt daher ein, ohne sein Säufergewissen
zu beschweren, daß seine 15jährige Tochter an einen Kolonialwarenhändler

schmutzigster Phantasie und Gelüste verschachert wird. Aber
die älteste Tochter, 20 Jahre alt, wehrt sich, und als der Vater nicht
nachgibt, ersticht sie ihn mit dem Küchenmesser. Panik unter den
Kindern, Panik unter den Freunden. Man flieht, zu Fuß, über unendliche

Landstraßen, man will nach Italien, durchwandert ganz Frankreich,

kommt in ein verlassenes Dorf in den Bergen der Provence,
nistet sich da ein, bleibt, lebt eine Robinsonade. Man sucht Beeren,
trinkt Milch von den Ziegen, läßt sich Brot und Käse bringen von
einem Zigeunermädchen, das in der Nähe wohnt und ins nächste
bewohnte Dorf gehen darf, ohne Verdacht zu erregen. Man liebt sich, die
Paare finden sich, die ganz kleinen und die größeren. Nur die älteste
Schwester, die den Mord begangen hat, ist einsam, sie haßt die Männer,

hat zu sehr unter ihnen gelitten, aber sie liebt die kleinen Geschwister,

sorgt für sie. Ein Hirte kommt, ein starker, schöner, animalisch
herrlicher Mann, das bravouröse Tier. Er liebt das Mörderkind, aber
sie will auch von ihm nichts wissen. Ein anderer Bursche ist mit von
der Partie, ein blonder Hans, ein lieber Kerl, auch er ist in Herzensgunst

entbrannt, aber auch er bleibt unerhört. Die Robinsonade geht
den ganzen Sommer über, die Kinder reinigen sich und ihre Seelen,
das Gute taucht empor, Rousseau hat nicht vergebens gelebt und
gelehrt. Aber das Verhängnis naht. Die Polizei macht die Kinder ausfindig.

Sie willigen ein, zurückzukehren, nur die Mörderin entweicht,
flieht über Stock und Stein und stürzt sich über einen Felsen in die
Tiefe. Die andern folgen den wohlmeinenden Polizisten, sie kommen
in ein Kinderdorf, wo die Einsamen, Verwahrlosten zu tüchtigen
Menschen erzogen werden sollen.

Der Film hat schöne Partien. Das Leben der Kinder im verlassenen
Dorf ist voll der Reize des Poetischen. Eine einfühlende Psychologie
läßt die Kinder zu erlebten Figuren werden. Ueberdies ist es immer
ein Ergreifendes, Kinder unbeobachtet und unbeschwert sich selber
spielen zu sehen. Da hat Bromberger eine glückliche Hand, ohne zwar
seine Vorbilder, wie René Clément (Les jeux interdits) und andere, zu
erreichen. Was am Film aber unwahrhaftig ist, ist das: die Frage der
Moral wird überhaupt nicht gestellt. Es geht um das rein ästhetische
Vergnügen der Robinsonade und ihrer Poesie, ihres wilden, reichen,
naturverbundenen Lebens. Der Selbstmord, den die Mörderin zum
Schluß begeht, ist keine moralische Katharsis, er ist nicht einmal
dramaturgisch notwendig bedingt, er ist lediglich eine bequeme
Lösung, um der sittlichen Wertung, die im Stoff vorhanden ist, aber nicht
ausgelotet wird, auszuweichen. Und ebenso ist- der Anhängsel, daß die
Kinder in ein Kinderdorf verfrachtet werden (er wurde in der
Vorführung in Berlin weggeschnitten, während er in Locarno
erhaltengeblieben ist), ein Anhängsel eben, ein draufgeklebter Moralinstreifen,
der den ganzen Film noch unehrlicher macht, als er in seinen
Hauptpartien schon ist. Ein Beispiel dafür, daß Kunst nur dort zur Höhe
aufsteigen kann, wo sie sich mit der Sittlichkeit verschwistert.


	Blick auf die Leinwand

