
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 6 (1953-1954)

Heft: 33

Artikel: Martin Luther

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

Martin Luther
wk. Ein ernsthafter und darum ernstzunehmender Film! Dieses

Kompliment müssen zweifellos auch jene aussprechen, die einem Spielfilm

über das Leben des deutschen Reformators skeptisch gegenübertraten.

Mehr noch: Es ist erstaunlich, was die Amerikaner an Ernst,
auch an religiösem Ernst, an Einfühlung und nicht zuletzt Objektivität

in dieses Werk hineingelegt haben. Man hat nicht das Gefühl, einem
Kampf- oder gar Hetzfilm gegenüberzustehen. Im Gegenteil wird der
katholischen Schwesterkirche viel Raum gewährt, auch ihren
Gegenargumenten, und was an ihr liebevoll dargestellt werden konnte (man
denke vor allem an die sehr sympathische Gestalt des Vikars von
Staupitz!), das hat seine liebevolle und damit gerechte Darstellung
empfangen.

Der Geschichtskundige erkennt weiter, daß zur Schonung der Kirche
Roms sehr viel verschwiegen worden ist, was durchaus zum Bild der
damaligen Christenheit gehört hat. Die Romreise des Mönchs Martin
Luther in das keineswegs heilige Renaissance-Rom wird mehr als nur
diskret behandelt.

Umgekehrt aber zeigt der Film mit anerkennenswerter Ehrlichkeit
die Schatten auf Seiten der Reformation. Die Uneinigkeit zwischen
Luther, Melanchthon und Karlstadt wird in keiner Weise vertuscht,
sondern schonungslos zugegeben. Auch den Bildersturm in seiner ganzen

Häßlichkeit müssen wir uns vor Augen führen lassen. Das ist recht.
Wir wollen und wir brauchen keine idealisierte und damit gefälschte
und zurechtgemachte Reformation. Menschen haben für sie gekämpft,
und Menschen sind ihre Werkzeuge gewesen, und das will heißen:
Auch sie hatten «solchen Schatz in irdenen Gefäßen, auf daß die
überschwengliche Kraft sei Gottes und nicht von uns» (2. Kor. 4, 7).

Auch Martin Luther bleibt in diesem Film Mensch. Er ist zwar die
Hauptgestalt, also der «Held»; aber man hat trotz Großaufnahmen und
«großen Szenen» nicht das unangenehme Gefühl von Vergötzung und
protestantischem Heiligenkult. Er steht da für jeden von uns, der sich
der letzten Verantwortung, der Verantwortung vor dem Letzten,
bewußt wird und den Auftrag vernimmt, der daraus erwächst. Er ist der
Mensch, nicht mehr, aber auch nicht weniger als der Mensch, der Gott
in seinem Gewissen gegenübersteht und dem heiligen Ruf gehorcht —
auch dort, wo er damit als ein Einzelner und Einsamer einer ganzen
Welt, Papst und Kaiser, die Stirn zu bieten hat.

An ihm, diesem Mönch Martin Luther, wird sichtbar, wieder einmal
sichtbar — der Film der Traumfabriken aller Welt zeigt es leider nicht
allzu oft! —, daß es in unser aller Leben gilt, «Gott mehr zu gehorchen
als den Menschen». Es wird sichtbar, daß wir uns zu entscheiden
haben; daß es um den Gehorsam geht, um den Gehorsam gegenüber dem
Herrn aller Herren. Es wird sichtbar, daß die Welt aus dem Einzelnen
lebt, aus dem einen, alleinigen, kleinen, fragwürdigen Menschen, der
aber groß und stark und mächtig werden kann und «die Welt bewegt»,
wenn er sein Leben wagt «im Namen Gottes». Das Wort von Worms
bleibt in diesem Sinn ein weltbewegendes und wegweisendes Wort:
«Widerrufen will und kann ich nichts, denn es ist nicht sicher und
nicht gut, gegen das Gewissen zu handeln. Ich kann nicht anders. Gott
helfe mir. Amen!»

Solche Entscheidung ist zeitlos. Es ist heutige, auch heutige
Entscheidung, auch wenn wir sie nicht vor Kaisern und Fürsten zu bekennen

haben. Aber solche Entscheidung ist notwendig überall und
allezeit. Denn auch -unsere Welt, auch unser Leben lebt davon.

Das wollen wir an diesem Film erkennen. Daß wir es erkennen können,

macht ihn uns so wertvoll. Gewiß, er ist kein leichter Film. Er ist
auch trotz durchwegs schönen Bildern und ausgezeichnetem Schnitt
kein fehlerloses Werk. Aber er ist wieder einmal ein religiöser Film,
der ehrlich, grundsätzlich, protestantisch ist und in die Tiefe geht —
und trotzdem rein spielerisch und auch ästhetisch zu befriedigen
vermag. Und er regt zum Nachdenken an! Und wer weiß, vielleicht hören
wir aus ihm sogar die Frage heraus (oder ist es sogar der Vorwurf?!):
«Was tust du für deinen Glauben?»

Wir hoffen und erwarten, daß sich unser protestantisches Kirchenvolk
diesen Film ansehen und mit ihm auseinandersetzen wird. Er ist

es wert.

Ein preisgekrönter Film (Avant le déluge)

RL. In Cannes preisgekrönt, in Frankreich verboten, dann zugelassen,

für den Export gesperrt, dann freigegeben: das sind die Stationen
dieses Films, den André Cayatte gedreht hat. Kein Wunder, daß
geschäftstüchtige Kassenreklame daraus Kapital zu schlagen sucht und
darauf ausgeht, den Film mit dem Nimbus des Sensationellen zu
umkleiden.

Nun, das Thema ist nicht neu. Daß 17jährige die Hauptpersonen sind,
scheint im französischen Film nachgerade Schule zu machen. Man
erinnere sich an bestimmte Streifen von Cocteau, an «Le blé en herbe»
und andere. Weil aber die Jugendlichen die Drehbücher nicht selber
schreiben, droht die Gefahr, daß sie auf der Leinwand erscheinen —
nicht, wie sie wirklich sind, sondern so wie die Erwachsenen sie sehen.
Ein Beispiel dafür, wie die Empfindungswelt der jungen Menschen
verzeichnet werden kann, gibt unseres Erachtens «Le blé en herbe».

'Cayatte ist dieser Gefahr entgangen. Er zeigt die Jugendlichen in

ihrer Größe und ihrem Elend. Sie stehen da ergreifend in der Unbe-
dingtheit ihrer Gefühle und der Reinheit ihres Wollens; aber auch die
andere Seite wird aufgedeckt: Schwärmerei, die den Boden der
Wirklichkeit unter den Füßen verliert und mögliche Konsequenzen nicht
einrechnet, und die Angst, die alle ergreift, wenn aus dem Spiel Ernst
wird.

Cayatte verschreibt sich nicht bedingungslos dem «style noir».
Gewiß, er klagt an; er beschönigt nichts; die Welt der Erwachsenen mit
ihrer Falschmünzerei in den Sparten des Geschäftes, im Bereich der
Gefühle und nicht zuletzt auch im Sektor der Justiz wird ohne
Schonung aufgezeigt. Und doch, sie sind nicht eigentlich böse und verworfen,

diese Erwachsenen. Der Mittelschullehrer zum Beispiel ist einfach
ein wenig hilflos. Er schreibt Pamphlete und wirbt für Weltverbrüderung,

aber an den nächstliegenden Aufgaben, die ihm das Leben stellt,
sieht er vorbei. Die Mutter des jungen Boussard wird ihrem Mann nicht
untreu, weil sie frivol und frech wäre. Aber ihr Leben ist leer; sie sucht
Erfüllung und verschwendet sich an einen Unwürdigen. Monsieur Du-
toit ist nicht eigentlich feige. Er liebt Wagner und verabscheut die
Juden und arbeitet deshalb während der Besetzung mit den Deutschen
zusammen. Aus dem Gefängnis entlassen, ist er besessen von einer
fixen Idee: die Juden sind an allem schuld. So knüpfen sich die Knoten
im Jahre 1950. Der Koreakrieg geht seinem Höhepunkt entgegen.
Niemand weiß, ob er sich in den dritten Weltkrieg verwandeln wird.
McArthur befürwortet die Bombardierung der Mandschurei. Die
Zeitungen bringen sensationell aufgemachte Schlagzeilen. Die Großstadt
wird hysterisch. Jetzt wollen die Erwachsenen sich vor der drohenden
Sintflut retten — und überlassen die 17jährigen sich selbst.

Cayatte entstammt dem Juristenstand. Mit dokumentarischer
Gründlichkeit erbringt er den Nachweis, daß durch das Versagen der Erwachsenen,

durch deren Feigheit und Schwäche die jungen Menschen auf
Abwege geraten. Meter um Meter schleudert er sein «J'accuse» dem
Zuschauer entgegen, um nach der Gerichtsverhandlung, die die
Verurteilung der Jugendlichen zu 5—10 Jahren Zuchthaus bringt, ganz aus
der Reserve herauszutreten: der Regisseur macht sich zum Anwalt und
klagt vor dem Forum des Publikums die Erwachsenen an.

An diesem Punkt müssen wir mit unserer Kritik einsetzen. Cayatte
ist zu tendenziös, zu juristisch, zu doktrinär. Darum packt der Film
nicht recht, obwohl sehr gut gespielt wird — und zwar ausnahmslos
von allen Schauspielern. Wir müssen gestehen, daß wir keinen Augenblick

vergessen haben, daß wir im Theater saßen. Es ist möglich, daß
andere anders empfinden. Unter den Zuschauern wurde gegen das
Ende hin da und dort hörbar geschneuzt und geschnupft. Uns tut es
leid: wir hatten das Gefühl von Theater besonders in jener Szene, wo
die Jungen voneinander Abschied nehmen. «Ich werde versuchen, dir
treu zu bleiben», sagt das Mädchen. «Und ich werde versuchen, es
anzunehmen», erwidert der junge Bursche. Und das alles über das schickliche

Maß in die Länge gedehnt mit Großaufnahme! Man mißverstehe
uns nicht. Der Film hat seine Qualitäten. Er ist ein Zeitspiegel, der
vielleicht hie und da einen Erzieher an die Aufgabe erinnert und
zurückführt, die ihm das Leben zugewiesen hat. Aber filmisch überzeugt
er nicht restlos. Auch ein großer Regisseur vermag das ewig-gültige
Gesetz nicht abzuändern: wo die Tendenz — auch eine gute Tendenz —
überhand nimmt, leidet die Kunst.

I Vitelloni Ein Film mit Moral

RL. Taugenichtse, die dem lieben Gott den Tag abstehlen, dafür die
Nächte verbummeln und vertrödeln, kräftige Burschen, die Mädchen
den Kopf verdrehen und spielen, währenddem Schwestern und Mütter
für ihren Lebensunterhalt aufkommen müssen, sind die «Helden» des
Films. Oder haben wir damit die Dinge bereits verzeichnet? Wir
befürchten es. Denn man steht vor dem merkwürdigen Phänomen: dieser
Film hat Moral, und gleichzeitig erweisen sich alle moralischen
Kategorien, mit denen man seine Gestalten erfassen möchte, als Fehlgriff.
Es ergeht einem so, wie wenn man die Menschen des Alten Testamentes

— Jakob zum Beispiel — unter moralische Kategorien subsumieren
möchte: sie erweisen sich als zu klein. Denn in Jakob wird ein Mensch
vor unsere Augen gestellt, der ein Leben lebt, ein Mensch, der strauchelt

und fällt und sich wieder aufrichtet, ein Mensch aus Fleisch und
Blut. Solche Gestalten zeichnet auch Federico Fellini auf die Leinwand.
Nachdem er bisher für andere gearbeitet hatte, schafft der begabte
Regisseur in diesem Film alles selbst. Von ihm stammt die Idee, er
führt die Regie und zeichnet verantwortlich für das Szenario. So ist ein
Kunstwerk entstanden, das an das Herz greift, ohne sentimental zu
sein, ein Kunstwerk mit hohem sittlichem Gehalt. Ganz unauffällig
und doch überaus eindringlich wird gezeigt, was Ehe und Familie
bedeuten und wozu sie verpflichten. Aber das wird nicht doziert. Das
Leben selbst erteilt die Lektion. Indem Sandras Mann, der hübsche
Charmeur, der sich in jede Frau vergafft und bei jeder sich bietenden
Gelegenheit untreu wird, vom Leben in die Schule genommen wird,
sieht sich der Zuschauer selbst gefragt. Er erkennt, daß alles Halbe,
Zweideutige, Unwahrhaftige vom Leben verworfen wird. Fellini hat
den Mut, die Heroisierung des Außerordentlichen zu unterlassen. Er
hat die Kraft, für Ordnung und Bürgerlichkeit einzutreten, ohne dabei
langweilig und schulmeisterlich zu sein. Ein herrlich gesunder Film!


	Martin Luther

