
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 6 (1953-1954)

Heft: 24

Artikel: "Und hätte der Liebe nicht..."

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

«Und hätte der Liebe nicht ...»

RL. Es geht nicht an, den Film «L'étrange désir de Monsieur Bard»
einen religiösen Film zu nennen; dennoch würden wir keinen Augenblick

zögern, ihn aufs wärmste allen jenen zu empfehlen, die wissen,
daß die Liebe des Gesetzes Erfüllung ist.

Junge Menschen fragen meist nach dem Sinn des Lebens; stundenlang,

nächtelang diskutieren sie darüber und jagen nach abstrakten
Formulierungen. Auch Monsieur Bard stellt sich diese Frage; aber er
diskutiert nicht mehr. Er handelt, denn er ist ein Mann, der die besten
Jahre des Lebens schon hinter sich hat. Eine Herzkrise und die
nachfolgende röntgenologische Untersuchung sagen ihm mit aller Deutlichkeit,

daß er nur wenig Zeit zur Verfügung hat. Ein Leben liegt hinter
ihm, gewiß; als Autobuschauffeur hat er über eine Million Kilometer
abgefahren. Und doch: Was hatte das alles für einen Sinn? Niemand
auf der ganzen Welt ist da, der ihn liebt. Denn im Augenblick seiner
Geburt «war Gott abwesend». So wenigstens sucht Monsieur Bard sein
häßliches Angesicht zu erklären. Weil keiner ihm Liebe entgegenbrachte,

wagte auch er es nicht, andere zu lieben. Aber nun, da ihm
der Tod spürbar begegnet ist, sieht er klar: Leben wird sinnvoll allein
durch Liebe.

Der Vorzug des Filmes liegt nicht nur darin, daß er sorgfältig durchdacht

und bis ins Letzte ausgefeilt ist (vgl. die Besprechung in Nr. 22);
er meidet die Phrase und jegliche unechte Sentimentalität. Er bleibt
wahr, weil er nicht den Anschein erwecken Will, als hätte sich
Monsieur Bard von einem Tag auf den andern in einen vollkommenen
Heiligen verwandelt. Nein, der «Held» wird als Lernender der Liebe
gezeigt, als einer, der Schritt für Schritt aus der Enge der gefangenen
Liebe zur Grenzenlosigkeit der schenkenden Liebe schreitet.

Ungewöhnlich ist das Thema. Ungewöhnlich der Anfang und der
Schluß des Filmes: beide Male erscheint der berühmte «Pont
d'Avignon», auf dem «on danse» — die einen so, die andern so! Aber nichts
ist erzwungen und gekünstelt. Radvany, der Regisseur, ist kein Bettler,

der Anleihen aufnehmen muß. Er schöpft aus dem Eigenen und
schafft unerhört eindrückliche Uebergänge. Nicht die geringste
Kleinigkeit wird dem Zufall überlassen. Darum nimmt man zwei, drei Un-
wahrscheinlichkeiten leicht in Kauf. Radvany liebt die Kontraste. In
der Umgebung der Irrenanstalt prangt eine Tafel mit der Aufschrift
«Zone de silence». Darauf wird man in das Gebäude geführt, wo
Verrückte brüllen und singen... Die Angehörigen von Monsieur Bard
sind mit der Kundschaft katzfreundlich, im übrigen aber geldgierig
und gemein; Monsieur Bard gibt sich kauzig und ruppig, hat aber ein
Herz, das nach dem Sinn des Lebens sucht. Und diesem Herzen kommt
eines Tages beim Fischen die große Klarheit: «Und hätte der Liebe
nicht...»

Darum will Monsieur Bard ein Kind, ein Kind, das ihn liebt. Aber
das Unerhörte geschieht. Das Ungeborene verwandelt ihn, so daß er
es lieben muß. Es ist eine große, eine schöne, eine ergreifende Liebe,
aber sie gilt nur dem Kind. Die Frau und Mutter ist ihm gleichgültig.
Schließlich hat er sie ja abgefunden mit Geld. Aber das zweite Wunder
geschieht. Das noch Ungeborene lehrt ihn Respekt, Rücksichtnahme
und Ritterlichkeit gegenüber der werdenden Mutter, ja, den beiden,
die lediglich eine egoistische Zweckverbindung eingegangen sind, wird
mit einemmal klar, daß es nicht in erster Linie um die finanzielle
Sicherstellung der Zukunft des Kindes gehen darf, sondern daß das kleine
Geschöpf nur eines nötig hat: einen Vater und eine Mutter. Man kann
große Worte machen über die Heiligkeit der Ehe. Es gibt dicke Wälzer
über die soziale und moralische Bedeutung der Familie. Aber wir sind
überzeugt davon, daß selten ein eindrücklicheres Ja zu Ehe und Familie

gefunden werden wird als jene Szenen im Film, wo Vater und Mutter
des noch Ungeborenen entdecken, wie sehr das Kind sie beide

braucht.
Christlich und evangelisch ist der Gehalt des hervorragenden Filmes

auch deshalb, weil hier nicht die Liebe im Sinne des «Seid umschlungen
Millionen» angepriesen wird, sondern es wird jene Liebe, die der

Vater im Himmel zu seinen Kindern hat, von einem Menschen am
bescheidenen Ort und einem ganz konkreten Fall abgebildet. Ohne Zweifel

erreicht der Film darin seine wahre Größe, daß er solche Liebe
nicht belohnt sein läßt. Er zeigt vielmehr, daß der Sinn des Lebens
nicht in der Erfüllung und Belohnung, sondern im Reifen und Wachsen

liegt. In dem Augenblick, wo die Liebe von Monsieur Bard ganz
rein und vollkommen wird, vollendet sich auch sein Leben. Das
diesseitige Leben bricht ab wie der «Pont d'Avignon». Vollkommenheit
gehört zur Auferstehungswelt. Nicht umsonst braucht ja das Neue Testament

das doppelsinnige griechische Wort «teleios», welches zugleich
«vollkommen» und «zu Ende gelangt sein» bedeutet. Jesus sagt am
Kreuz: «Es ist vollbracht» (tetelestai) und stirbt.

Um den Luther-Film

-— Die Präsens-Film Zürich hat den Verleih des Filmes «Martin
Luther» für die Schweiz übernommen.

— Wie «Kirche und Film» berichtet, befassen sich fast alle Kritiken
in Deutschland mit den Auswirkungen des Films auf das Verhältnis der
beiden christlichen Konfessionen. Viel diskutiert wird die Frage der

historischen Treue der Darstellung. Es kann niemanden wundern, daß
hier klare Gegensätze zu verzeichnen sind, die anders beurteilt werden

müssen als die bislang geschilderten Bewertungsdifferenzen. Dabei

ist die «weltliche» Presse durchwegs der Auffassung der evangelischen

Seite, der Filme habe «die zahlreich vorhandenen Möglichkeiten
einer schlagkräftigen Polemik bewußt übergangen».

Es ist bekannt, daß auch die Filmbewertungsstelle der Länder
ausdrücklich votierte: «Der Film hatte es besonders schwer, da er ohne
Zweifel kein protestantischer Kampffilm sein will und nicht die
Absicht hat, die Konfessionsspaltung zu vertiefen.» Die Kommission, hatte
sich vorweg eines hervorragenden katholischen Sachkenners vergewissert,

des Kirchenhistorikers Professor Lortz, um dann zu dem Urteil
zu kommen, dem Film sei die geschilderte Absicht «besonders gelungen».

—
Die katholische Publizistik ist anderer Auffassung. Da heißt es lapidar:

«Ein Tendenzfilm!», «ein Lutherbild der Konfirmandenstunde,
idealisiert, unhistorisch. Luther war anders»; der Film sei eine
«Verzerrung der katholischen Lehren und Gebräuche», verzerrt seien
besonders die Ablaßlehre, das Papsttum, aber auch insgesamt die Gegnerschaft

Luthers.
Und nün ereignet sich etwas Merkwürdiges: Beide Seiten nennen als

ihren Kronzeugen jenen katholischen Historiker Lortz! Die Katholiken
empfehlen ein gründliches Studium seiner Reformationsgeschichte,

die Evangelischen sagen: wir haben das längst getan — und dann
warten sie mit ausführlichen Zitaten auf, die die katholischen
Vorwürfe reihenweise widerlegen. Dabei wird darauf hingewiesen, daß
der Film diejenigen Mißbräuche geißle, die tatsächlich die Reformation
ausgelöst hätte; es sei falsch, daraus einen Angriff gegen das Papsttum
und die Lehre der Kirche abzuleiten.

Nach den vorliegenden Nachrichten hat die katholische Kirche,
besonders im süddeutschen Raum, von einer akuten, gelegentlich sogar
als «bedrohlich» bezeichneten «Gefährdung des konfessionellen
Friedens» gesprochen; der Film sei «für den Katholiken eine Kränkung».
Die evangelische Kirche kann das nur mit Bedauern registrieren und
hat sich wiederholt gegen den Vorwurf ausgesprochen, den Film aus
anderen als innerkirchlichen und volksmissionarischen Gesichtspunkten

zu fördern. Sie empfindet es daher auch als Zumutung, wenn
gelegentlich die Herausnahme des Films aus dem öffentlichen Verleih
gefordert und der Evangelischen Filmgilde das Recht bestritten
wurde, den Luther-Film als monatsbesten Film herauszustellen, «noch
bevor die deutschen Katholiken ein offenés Urteil über den Film
abgeben konnten». Es kann nur als Entgleisung vermerkt werden, wenn
katholischerseits Auseinandersetzungen zwischen den Kirchen
«befürchtet» werden und dabei mit kaum verhüllter Drohung darauf
hingewiesen wird, daß ja seit Jahren den Protestanten katholische Kirchen
zur Abhaltung ihrer Gottesdienste zur Verfügung gestellt wurden.

Wie in den Vereinigten Staaten und in Westdeutschland wurde der
Luther-Film der amerikanischen de-Rochemont-Gesellschaft auch in
Kanada zu einem großen Erfolg. Das Verbot, das von einer aus acht
Katholiken bestehenden Zensurbehörde für die kanadische Provinz
Quebec ausgesprochen wurde, hat zu heftigen Auseinandersetzungen
in der kanadischen Oeffentlichkeit geführt. Bei einer Tagung von 125
protestantischen Kirchenzeitungen aus den USA und Kanada in New
York wurde der Film als «einer der großen Filme unserer Zeit»
bezeichnet.

In Melbourne wurden die vom «Australischen Rat der Kirchen»
geförderten «Australischen Filmfestspiele 1954» mit dem Luther-Film
eröffnet. Da diese Festspiele als ein nationales kulturelles Ereignis
gelten, erwartet man, daß die Aufführung dem Film zu seiner Verbreitung

in ganz Australien verhilft.
In Norwegen soll demnächst die englische Fassung des Films mit

norwegischen Untertiteln im normalen Verleih-Programm erscheinen,
nachdem der Generalsekretär des Lutherischen Weltbundes, Dr. C. E.
Lund-Quist, in Oslo entsprechende Vereinbarungen mit führenden
Verleihfirmen getroffen hat. Wie das norwegische Institut für
zwischenkirchliche Beziehungen hierzu mitteilt, wurden inzwischen weitere
Uebereinkommen für den Einsatz des Films in Dänemark und Finnland

getroffen.
Versuche, den Film auch in Westdeutschland zum Gegenstand eines

großaufgezogenen Streites zwischen den Konfessionen zu machen,
waren, wie die hohen Besucherziffern auch in katholischen Gegenden
zeigen, zum Scheitern verurteilt. Immerhin lohnt es sich, einige
besonders typische Beispiele dieser Art zu registrieren. So wurde an
zahlreichen Orten, u. a. im Rheinland, in Bayern und im Dillkreis (Hessen),

die katholische Bevölkerung in Kanzelabkündigungen vor dem
Besuch des Films gewarnt. Anderswo wurden die Plakate mit dem
Kopf des Reformators verstümmelt und unleserlich gemacht.

Eine scharfe Auseinandersetzung mit dem Luther-Film enthält der
Pressedienst der Ost-'CDB («Union»). Dieser «theologisierende Monstre-
Film», der einer «amerikanischen Schau der abendländischen
Geschichte» entspringe, sei sozusagen der «evangelische Wurmfortsatz»
jener «biblischen» Filme, deren «schauerlicher irreligiöser und pietätloser

Charakter wohl am deutlichsten und abstoßendsten im Salome-
Film Gestalt geworden ist». Der Luther dieses Films, so heißt es weiter
in dem ohne Namensnennung erschienen Aufsatz, sei die verkörperte
Naivität. Seine Religion werde zum intellektuellen Abenteuer oder —
noch richtiger — zu einer Art von «teutonischem Exorzismus»
verflacht. Es sei kaum zu verstehen, daß Bischof Lilje, der sich doch sonst
immer «als ein Mann hoher geistiger Ansprüche geriere», in diesem
Fall auf so «erstaunliche Abwege des guten Geschmacks» geraten sei. -—

Soweit «Kirche und Film». Betrachtet man die Art der grundsätzlichen
Gegnerschaft,des Films in West und Ost, so kann das protestantische
Christentum auf den Film nur stolz sein.


	"Und hätte der Liebe nicht..."

