
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 6 (1953-1954)

Heft: 20

Artikel: Kirche und Film : Versuch einer theologischen Grenzbereinigung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-963965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-963965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WORT DES THEOLOGEN

Kirche und Film
(Versuch einer theologischen Grenzhereinigung)

RL. Daß die Kirche sich mit dem Film abgeben soll, vermögen manche

aktive Gemeindeglieder nicht recht einzusehen. In ihren Augen
handelt es sich hier um zwei Sphären, die nichts miteinander gemein
haben. Wenn schon eine Beziehung zwischen den beiden besteht, dann
kann sie nur negativer Art sein. Merkwürdigerweise stimmen in dieser
Hinsicht ganz fromme und ganz weltliche Kreise in ihrem Urteil überein.

Ob aber solche Aeußerungen, die doch meist gefühlsmäßiger Natur
sind, einer näheren Prüfung standzuhalten vermögen?

I.
Die Kirche redet von des Menschen Elend. Sie zeigt, daß er rettungslos

in Sünde und Schuld verstrickt ist und sich selber nicht helfen
kann. Gibt es aber nicht eine ganze Kategorie von Filmen, die um dieses

Thema kreisen, lauter Schilderungen des Abgründigen, Dunklen
und Unsittlichen? Man lese doch einmal die Spalten unserer Tageszeitungen,

wo die Filme der Woche angepriesen werden, daraufhin durch:
«Sündige Nacht», «Höhle des Lasters», «Sündige Liebe», «Mädchen von
unten» und wie sie alle heißen. Natürlich wurden solche Filme nicht
gedreht in der Absicht, des Menschen Erlösungsbedürftigkeit zu zeigen.
Aus unerfindlichen Gründen ist die Darstellung des Bösen und
Verwerflichen leichter und lockender als eine künstlerische Gestaltung
des Guten. Vom Anrüchigen und Verbotenen geht ein besonderer Zauber

aus. Und der moralisch sein wollende oder — aus gesellschaftlichen
Gründen — sein müssende Bürger läßt sich gern von der Luft des
Unmoralischen umwehen, wenn auch nur im Kino. Er reagiert auf solche
Weise streng geheim gehaltene Gelüste ab und kehrt daraufhin nach
Hause zurück im stolzen Bewußtsein, doch ein anständiger Mensch zu
sein. Darum mögen alle jene Streifen mit den «sündigen» Titeln im
Grunde genommen doch nicht so gefährliches Gift sein, wie allzu ängstliche

Gemüter befürchten. Schlimmer sind wohl die Wildwester, die
nach dem Hollywooder Konfektionsschema zugeschnitten worden sind.
Zwar wird der Verbrecher zum Schluß in der Regel bestraft und die
böse Tat findet ihre Sühne. Aber der tragische Ausgang ändert nichts
an der Tatsache, daß der Verächter des Gesetzes ein Held ist und bleibt
und durch seine Tollkühnheit und Gerissenheit imponiert. Diese
Gefahr nimmt in dem Maße zu, als der Film sich von der üblichen
Schablone zu lösen vermag und, wie zum Beispiel in «Ne touchez pas au
Grisbi», künstlerisch eine beachtliche Höhe ersteigt. Der Gangster-
Gentleman, der so überlegen und umsichtig zu Werk geht und in
seiner Art menschlich rührend treu sein kann, erwirbt die ungeteilte
Bewunderung und Sympathie des Zuschauers. Gesundes Urteil, klare
Maßstäbe werden auf diese Weise fraglich gemacht. Die Kirche tut
deshalb gut daran, wenn sie diese Kategorie Filme im allgemeinen
ablehnt. Viel Positives läßt sich ihnen wirklich nicht abgewinnen.

Das Böse wird wohl gezeigt, aber meist in anziehender Form. Der
Gesetzlose wird veridealisiert. Die Sünde muß dazu dienen, Nervenkitzel
für Spießer zu sein. Wohl redet der Film von des Menschen Elend, aber
beschönigend und schönfärberisch, so daß der Filmbesucher nur in den
seltensten Fällen zu sich sagen wird: «Ich elender Mensch, wer wird
mich erlösen von dem Leibe dieses Todes?»

Grotesk ist und bleibt die Tatsache, daß die Filmproduzenten, die
solche Ware fabrizieren, letztlich von der Kirche abhängig sind. Was
sollten sie verfilmen, wenn nicht gegen die Sünde gepredigt würde,
wenn niemand mehr die Laster verdammte? Olov Hartman hat recht:
«Wenn die Kirche also aufhörte, von der Sünde zu predigen, so würde
vieles seine kraftvolle Ursprünglichkeit verlieren, nicht nur die Liebe
in der Wirklichkeit, sondern auch die Liebe in den Romanen. Nimmt
man den Menschen aus der Spannung zwischen göttlicher Bestimmung
und teuflischer Versuchung heraus, so bleibt nicht viel übrig, womit
man Theater spielen kann.»

II.
Für den religiösen Film gelten dieselben theologischen Kriterien, die

für das Gebiet der Kunst ganz allgemein zur Anwendung kommen
müssen. Die Wahl eines biblischen oder religiösen Stoffes bietet keine
Gewähr für hochstehende Leistung. Umgekehrt schafft eine künstlerisch

einwandfreie, vollendete Gestaltung eines religiösen Stoffes keine
Sicherheit dafür, daß ein Film nun auch tatsächlich die evangelische
Botschaft verkündet. Gewiß ist fromme christliche Stümperei noch lange
kein Kunstwerk; aber ebensowenig darf ein Film, in dem David oder
Simson oder das Gewand des Erlösers im Mittelpunkt stehen, ohne
weiteres das Prädikat christlich für sich in Anspruch nehmen. «Im Kraftfeld

der christlichen Verkündigung muß der Künstler unter der
Gewalt der alle historischen Perspektiven und alle ästhetischen Aspekte
sprengenden Botschaft notwendig an dem Standort stehen, an dem auch

der Prediger seinen Dienst zu tun hat» (Günter Jacob). Im eigentlichen
Sinne religiös ist ein Film also dann, wenn er eine echte Begegnung
mit dem göttlichen Wort herbeiführt. Dieses Wort muß den Zuschauer
in seiner gegenwärtigen Situation treffen; es darf weder als ferne
Begebenheit, die vergangenen Jahrhunderten etwas bedeutet haben mag,
vor ihm abrollen, noch soll es durch die Transformation ins Aesthe-
tisch-Unverbindliche seinen Anspruch, göttliche Wahrheit zu sein,
einbüßen. Die Kirche muß deshalb gerade religiösen Filmen gegenüber
doppelt kritisch bleiben und die Stoffwahl nicht zum vornherein als
eine ihr persönlich erwiesene Reverenz auslegen. Historisierende
religiöse Filme verdienen von der Kirche her konsequente Ablehnung,
denn sie verfälschen die Botschaft des Evangeliums aufs,schlimmste.
Was «Wahrheit als Begegnung» sein sollte, wird durch die Einkleidung
in das historische Gewand zum Schauspiel, an dem man sich ergötzt,
wobei die exakte Wiedergabe der Bewaffnung römischer Legionäre und
die notdürftige Bekleidung kaiserlicher Kurtisanen interessante und
pikante Zutaten sind. Solche korrekte Reportagen über zeitlich und
geographisch weit entrückte Vorkommnisse «werden immer den eigentlichen

Zusammenhang zerstören, in dem diese Ereignisse nach dem
biblischen Zeugnis und nach dem Credo der Kirche für uns heute
stehen» (Günter Jacob).

III.
Die Begegnung zwischen Kirche und Film muß also an den oben

aufgezeigten Fronten negativ verlaufen. Aber damit ist das Thema nicht
erschöpft. In dem Maß, wie der Film sich aus der Umklammerung von
Lebenslüge befreien kann und auf der Leinwand Menschen aus Fleisch
und Blut zeigt, die mit den Nöten der Gegenwart und den ewig sich
gleichbleibenden menschlichen Problemen ringen, wird sich die Kirche
für den Film interessieren, ja von ihm lernen wollen. Wo er gar zum
Künder wahrer Menschlichkeit wird — wie z. B. in der wunderbaren
Pagnol-Trilogie: Marius — Fanny — César oder in Mrs. Minniver —,
da können und müssen sich Kirche und Film finden im gleichen Ziel,
des Menschen Leben sinnvoll zu deuten.

Wir glauben darum, daß die Kirche nicht versuchen sollte, den Film
vor ihren Wagen zu spannen. Er ist in weitem Maße zur
Evangeliumsverkündigung ungeeignet. Man zeihe die protestantische Kirche nicht
vorschnell des Konservativismus und der Unbeweglichkeit, wenn sie
daran festhält, daß durch die Wortverkündigung und nicht durch das
Bild die göttliche Botschaft weitergegeben werden muß. Der Film mag
getrost darauf verzichten, theologisch sein zu wollen; er soll jedoch
nicht davon abgehen, den Menschen zu erforschen und sich «über all
die Abgründe menschlicher Existenz zu lehnen, ohne Schwindel, ohne
Abscheu oder Entsetzen zu empfinden» (Mauriac). Wenn der Film
ohne Nebenabsichten die reiche Skala menschlichen Empfindens,
Irrens und Findens abtastet und so mit schöpferischer Kraft die Größe
und das Elend des Menschen vor unseren Augen erstehen läßt, wird er
in der Kirche immer eine treue Bundesgenossin finden, denn sie müht
sich um eben diesen Menschen und will ihm nachgehen in alle seine
Irrungen und Wirrungen hinein, ist aber auch bereit, mit ihm auf seine
vermeintlichen Höhen zu steigen. Denn wer Gott dienen will, muß
seinem Nächsten dienen. Nicht umsonst steht in der Mitte des christlichen

Glaubensbekenntnisses die Inkarnation.

Kirchliche «Streitmacht für den guten Film» in Deutschland

KvF. Die von den deutschen Kirchen mobilisierte «Streitmacht
finden guten Film» zähle schon heute drei- bis viermal mehr Mitglieder als
alle politischen Parteien Westdeutschlands zusammen; sie habe mehr
als zwei Drittel der Gewerkschaftsstärke erreicht, heißt es in einem
Aufsatz der Zeitschrift «Die Gegenwart», der sich mit dem Thema «Die
Kirchen und das Kino» befaßt.

Die Wirkung der kirchlichen Filmarbeit sei heute kaum mehr zu
unterschätzen, stellt die «Gegenwart» weiter fest. Etwa 30 bis 35
Prozent aller Kinobesitzer könnten sich heute nicht mehr entschließen,
Filme zu spielen, die von einer der beiden Kirchen abgelehnt würden;
in kleinstädtischen und ländlichen Gegenden betrage dieser Prozentsatz

schon heute bis zu 45 Prozent. Auch die Verleiher rechneten mit
einem Einnahmeausfall bei kirchlich abgelehnten Filmen von etwa
einem Drittel der sonst zu erwartenden Einspielquoten; dies gelte
insbesondere, wenn der betreffende Film nicht nur für ein großstädtisches
Publikum berechnet sei. Viele Verleiher seien deshalb schon dazu
übergegangen, den ablehnenden-Kirchen Schnittangebote zu machen, um
eine günstigere Einstufung zu erreichen. Umgekehrt werde von
kirchlichen Empfehlungen und den dadurch bedingten Aktivitäten von
«Filmliga» und «Filmgilde» eine spürbare Belebung des Geschäfts
verzeichnet. Die beiden Kirchen seien überzeugt, daß eine wirklich spürbare

Senkung der Steuer für die von der Filmbewertungsstelle der
Länder und von ihnen prädikatisierten Filme sehr bald zu einer
deutlichen Hebung des Niveaus im deutschen Filmspielplan führen werde.

Kleine Gewissenfrage für uns Schweizer: Wo stehen wir?


	Kirche und Film : Versuch einer theologischen Grenzbereinigung

