
Zeitschrift: Film und Radio mit Fernsehen

Herausgeber: Schweizerischer protestantischer Film- und Radioverband

Band: 5 (1952-1953)

Heft: 17

Artikel: Arten des religiösen Filmes

Autor: Schlappner, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STANDORT

Arten des religiösen Filmes

Wir bringen nachfolgend aus dem Vortrag von Dr. Martin Schlappner über den
religiösen Film einen weiteren Abschnitt. Der Vortrag versucht in seinem zweiten
Teil, eine Klassifizierung des religiösen Filmes zu geben. Es werden dabei
folgende Gruppen unterschieden: 1. Filme, die nach der Bibel geschaffen worden
sind, sei es nach dem Alten, sei es nach dem Neuen Testament; es sind
Filme, die vorwiegend auf historische Schilderung ausgerichtet sind. 2. Konfessionelle

Filme, seien sie ausgesprochen konfessionell gebunden — katholisch oder
protestantisch —, oder seien sie so gestaltet, daß die konfessionellen Schranken
fallen, indem katholisches oder protestantisches Gedankengut in einem allgemein
ansprechenden Sinne verarbeitet wurde. 3. Von den eigentlichen konfessionellen
Filmen sind die Filme von apologetischer Haltung zu unterscheiden, die, in ihrer
theologischen Grundlegung von der einen oder anderen Konfession bestimmt,
allgemeingültig die Bewährung und Versuchung des christlich sich bemühenden
Menschen in unserer Zeit darstellen und sich um eine Deutung der Zeit aus dem
Geiste des Christentums verdient machen. 4. Filme, die christliches Gedankengut
gestalten, aber nicht religiöse Filme im engeren Sinne sind, solche, in denen
allgemeinmenschliche Handlungen spielen, in denen Menschen des Alltags ihre
Schicksale erfahren, Schicksale aber, deren Bewältigung im Geiste christlicher
Ethik vollzogen wird. Wir drucken im Folgenden einen Abschnitt aus den
Ausführungen über die alt- und neutestamentlichen Filme ab.

Der Ehrgeiz der Filmschaffenden hat sich sowohl am Alten wie am
Neuen Testament versucht. Dabei ist es verständlich, daß das Neue
Testament mit mehr Zurückhaltung und auch mit größerer
Behutsamkeit angefaßt wird, als das alte. Ich glaube nicht, daß dies deshalb
geschieht, weil man sich in der Filmindustrie im allgemeinen von
tieferer Ehrfurcht vor dem Neuen Testament und seiner zentralen
Gestalt, Jesus Christus, bewegt fühlte. Die größere Behutsamkeit kommt
vor allen Dingen wohl daher, daß sich die Gestaltung des Lebens
Christi oder auch des Lebens der Apostel filmisch viel schwerer
durchführen läßt, als dies mit der Gestaltung von Geschichten und
Berichten des historisch farbigen Alten Testaments der Fall ist. Soweit
ich die Filmproduktion überblicke, gibt es einen Film über das Leben
der Apostel noch nicht. Mitteilungen haben uns - erreicht, daß man in
Amerika gewillt ist, die Lebensgeschichte des Apostels Paulus im Film
nachzuerzählen. Dieses Leben, reich an äußeren Ereignissen und
Erlebnissen, die im Filme gespiegelt werden können, ist von allen neu-
testamentlichen Lebensgeschichten vielleicht die «filmgeeignetste».
Unser Mißtrauen indessen ist lebendig und groß. Was aus einer
solchen Filmgestaltung der Apostelgeschichte von Paulus werden kann
und vermutlich werden wird, ist aus dem zu ersehen, was aus den
filmischen Nacherzählungen der alttestamentlichen Berichte geworden
ist; ich denke da an Filme wie «Simson und Dalila» und «David und
Batseba». Darüber später. Es ist leider zu erwarten, daß die
Apostelgeschichte in durchaus veräußerlichender Weise gestaltet wird. In
jener Weise also, in der nicht allein die beiden vorhin genannten
Filme geschaffen worden sind, sondern in der auch vor vielen Jahren
das Leben Jesu schon einmal dargestellt worden ist. Es handelt sich
um den Film «König der Könige» 'von Cecil B. de Mille, dem amerikanischen

Regisseur, der mehr berüchtigt als berühmt um seiner historischen

Monstreproduktionen willen geworden ist.
Dieser «King of the Kings» war noch ein Stummfilm, er kann heute
nirgends mehr gesehen werden; glücklicherweise, möchte ich sagen,
ist uns die Wiederbegegnung mit diesem verlogenen Werk erspart. Es
genüge, daß das Leben Jesu, dieses Leben, dessen menschliche Tragik
die Menschheit immer am tiefsten erschüttert hat, durch den amerikanischen

Filmmann in süßlicher Art dramatisiert worden ist. Es wurde
seiner Botschaft des Heils entschwert; die Gottessohnschaft wurde
angetastet, nicht etwa dadurch, daß sie absichtsvoll geleugnet worden
wäre, sondern dadurch, daß Christus dargestellt wurde als ein Mann
mit langgewelltem Haupthaar, das mit Brennscheren onduliert worden

war. Das ist widerlich. Es gibt den Bericht eines jungen Mannes,
der nach der Besichtigung dieses Filmes seinem Pfarrer gestanden
hat, seit er diesen «König der Könige» gesehen habe, sei es ihm nicht
mehr möglich, an Christus zu glauben. Dieser Ausspruch eines jungen
Menschen ist nicht ernst genug zu nehmen; er macht deutlich, in
welchem Maße der Film in einem Gemüt, das auf Unterscheidungen
nicht angelegt ist, verwirrend zu wirken vermag. Selbstverständlich
ist der Christus, desen Erlösertat uns in der Heiligen Schrift offenbart

ist, ein anderer, als der Christus, den jener amerikanische Film
vorführt. Diesen Unterschied hätte sich der erwähnte junge Mann
klar machen müssen; daß es ihm nicht gelang, erhärtet beispielhaft,
wie der Film die Gefahr in sich birgt, an die Stelle einer geistig
erfahrenen Wahrheit, die das Ergebnis ringender Bemühung ist, die
veräußerlichte Wahrheit des suggestiv wirkenden, der Eingebung und
der Phantasie, dem geistigen Erringen keinen Raum mehr gewährenden

Filmbildes zu schieben.
Die Darstellung Christi ist nun wohl das Schwierigste, das es in der
Kunst gibt. Wir haben hier nicht davon zu sprechen, unter welchen
Voraussetzungen dies dem Dichter, dem Maler gelingen kann. Wir
sprechen von der Darstellung Christi im Film. Und da ist noch
einmal daran zu erinnern, daß die Photographie, durch welche der Film
wesenhaft lebt, eindeutig die Vorstellungen festlegt. Wenn also Christus

in Person dargestellt wird, dann ist diese Person vorerst und trotz
allem schauspielerischen Vermögen seines Darstellers die Person eines
Schauspielers, der schon andere Rollen gespielt hat und wieder
andere Rollen spielen wird, dessen Gestaltung des Menschensohnes nie,

und auch dann nicht, wenn dieser Schauspieler ein Genie sein sollte,
sich mit der ganz innerlichen Vision Christi decken wird, die wir
auf Grund der gläubigen Begegnung mit ihm haben. Deshalb wende
ich mich gegen jede Darstellung Christi im Film. Ich empfinde sie in
jedem Fall als eine Blasphemie; so glaube ich denn auch, daß selbst die
Darstellung Christi durch einen Mönch, so wie es in einem
französischen Filmprojekt, um das es jetzt wieder still geworden ist, vorgesehen

war, diesen Geschmack des Blasphemischen nicht wird abwenden

können. Denn, mag auch dieser Mönch, den Herrn in gläubiger
Versenkung darstellend, nachher nie wieder als Schauspieler vor die
Kamera treten, er tut es jedenfalls in diesem einen Fall, bindet die
innere Schau Christi an seine leibhaftige Person, stellt die Person
Christi in die Mitte eines Kunstwerkes, dessen Mittel versagen, sobald
es gilt, Geistiges rein und strahlend auszusagen. Ich bin der Ueber-
zeugung, daß die Darstellung Christi im Film nur möglich ist, indem
man den Raum, in dem er lebt und aus dem er wirkt, ausspart, die
Gehege des ehrfürchtigen Schweigens um ihn errichtet. In solchem
ausgesparten Raum erscheint mir die Darstellung Christi möglich und
erlaubt; sie erfüllt sich dann als Spiegelung im Erleben derer, die diesen

Raum umgeben. Möglich und erlaubt erscheint mir diese Darstellung
auch in symbolischer Art, etwa so, wie sie in dem Film «Ben

Hur» versucht worden ist, wo der römische Hauptmann, der Held des
Filmes, Christus auf dessen Kreuzeswegs nach Golgatha begegnet:
hier bleibt Christus in körperlicher Ganzheit unsichtbar, einzig seine
Füße sind zu sehen und das untere Ende des Kreuzesstammes.
Zusammenfassend aber ist zu sagen: Weit mehr als eine mythische Figur
oder gar eine bedeutende historische Gestalt der Kultur- oder der
politischen Geschichte stellt Christus eine geistige Summe dar, die
künstlerisch zu bewältigen nur im geistigen Raum der Sprache möglich ist.
Nur in der Sprache ist Geist gegenwärtig.
Zahlreich sind heute schon die Filme, die nach Geschichten des Alten
Testamentes gedreht worden sind. Es ist klar, daß diese Hinwendung
zum Alten Testament bisher in keinem Falle deshalb geschah, weil
man die Geschichte eines Glaubens gestalten wollte. Was am Alten
Testament anzieht, ist das Klima der historischen Vergangenheit, ist
die Möglichkeit, große Menschenmassen in Kostümen altjüdischer,
griechischer oder römischer Jahrhunderte zu zeigen, ist ferner die
Möglichkeit, aus der ungeheuren, in der Bibel in geballter Sprache
wiedergegebenen Geschichte eines Glaubenshelden und seiner
Verstrickung in das Irdisch-Allzuirdische eine primitive glutvolle und
farbige Ballade zu schustern. Ein Beispiel hierfür ist der wiederum von
Cecil B. de Mille inszenierte Film «Simson und Dalila». Das ist — im
Film — die Geschichte der Frau, die von ihrem Geliebten verschmäht
wird und die sich für diese Beleidigung ihrer Liebe durch den Verrat
des Geliebten an dessen Feinde rächt, indessen nach dem Vollzug dieser

Rache ihre Schändlichkeit bereut und zusammen mit dem
Mißhandelten und Geblendeten in den versöhnenden Tod geht. Man sieht:
diese Filmgeschichte gründet sehr wohl auf der alttestamentlichen
Ueberlieferung. Aber schon der Zusatz von Reue und gemeinsamem
Tod, von denen die biblische Erzählung nichts weiß, deckt das
Zweifelhafte der Verfilmung biblischer Berichte auf. Es handelt sich um
nichts anderes, als um eine aus modernem Liebesempfinden primitiv
psychologisierend geklitterte Angelegenheit, die sich weit mehr als in
pälestinensischen Landen und an den Königsstätten dortiger Völker in
einem New Yorker Gangstermilieu abspielen könnte. Es ist eine
Großstadtgeschichte, ins historische Kostüm versenkt. Der Philisterkönig
ist der Bandenboß, aufgefaßt als moderne Mischung von Toleranz und
Zynismus, Dalila ist die Gangsterbraut, die Haß und Liebe an den
Daniter Simson bindet, an den muskelgewaltigen Unterführer. Und
gerade diese historische Kostümierung, die biblisches Leben, ja die
Ereignisse, wie sie «hätten sein können», vorzuspiegeln sich nicht scheut,
weckt den Widerpruch dessen, der in der Erzählung von Simson und
Dalila denn doch mehr zu sehen gewohnt ist, als die Story einer
ausgefallenen Liebe. Auf die Gefühle der Bibelkundigen versuchte Cecil
B. de Mille allerdings etwas Rücksicht zu nehmen: er mischte auch
etwas Religion in den Cocktail: Gebete und Anrufungen Gottes,
Donnerschlag und Blitzgewitter, und er glaubte so, jenen Genüge getan
zu haben, die um die unerhörte Muskelkraft Simsons als des körperlichen

Ausdrucks seiner Glaubensstärke und seiner Berufung ahnen.
In Wahrheit ist durchaus nicht Genüge getan; Gebete, in solcher
Umgebung, wie der Film sie zeigt, gesprochen, sind Unschicklichkeiten.
So hohl wie die Steine des pappenen Götzentempels, den der Filmsim-
son einreißt, so hohl ist auch die Geschichte, wie dieser Filmamerikaner

sie sieht und formt. Durch die äußerste Aehnlichkeit des Milieus
ist die innere Wahrheit verdeckt, und die Taten Simsons, von ihm
zum Ruhme seines Gottes Zebaoth vollbracht, sind nicht Taten des
Geistes und des Glaubens, sondern oberflächlicher Abklatsch der
Körperlichkeit eines starken Mannes. Die Kraft Jahwes wird gezeigt als
ein Bravourstück des Muskulösen und so dem Lustgefühl der das Göttliche

belachenden Masse ausgeliefert. Die innerliche Monumentalität
der biblischen Erzählung ist in die äußerliche Monumentalität des
Filmaufwandes verkehrt. Die in ihrer Sparsamkeit und Einfachheit
große dramatische Skizze der Bibel ist in die einfältige Prunksucht
üppiger Abenteuerepik umgestülpt. Die Schau ist durch die
phantastisch geschusterte Realität zerstört. Und man zeige mir einen
alttestamentlichen Film, der sich von diesem einen unterscheiden würde!


	Arten des religiösen Filmes

