
Zeitschrift: Schweizerischer evangelischer Film- und Radiodienst

Herausgeber: Schweizerische protestantische Filmzentralstelle

Band: 3 (1951)

Heft: 12

Rubrik: Schweizerische protestantische Film- und Radiozentrale Luzern

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A.Z.
LAUPEN-BERN

scbiwaz.eDAng.füm- und rddiodicnst"
DEZEMBER 1951 3. JAHRGANG NUMMER 12

Offizielle Mitteilungen des Schweizerischen protestantischen Film- und
Radioverbandes. Ständige. Beilage des Monatsblattes «Horizonte». Kann auch separat
bezogen werden. Erscheint am 15. jedes Monats.

Redaktion: Dr. F. Hochstrasser, Luzern ; Pfarrer K. Aider, Kusnacht-Zörlch ; Pfarrer
P. Frehner, Zürich; Pfarrer W. Künzi, Bern. Redaktionssitz : Schweiz, protestantische
Film- und Radiozentralstelle, provisorisch Luzern, Brambergstr. 21, Tel.(041)2 6831.

Administration und Expedition: «Horizonte», Laupen. Druck: Polygraphische
Gesellschaft Laupen. Einzahlungen auf Postcheckkonto III 519 «Horizonte», Laupen.
Abonnementsbetrag: jährlich Fr. 5.— halbjährlich Fr. 3.—; inkl. Zeitschrift
«Horizonte» jährlich Fr. 8.—, halbjährlich Fr. 4.50. Mitgliederbeitrag inbegriffen.

Der Aufbau
des schweizerischen Filmwesens

XI. Kirche und Film
Vin Paul Frehner, Pfarrer am Neumünster in Zürich,

Vizepräsident des protestantischen Film- und Radio'verbandcs

Die folgenden Ausführungen möchten nur als ein Versuch
verstanden sein, einige Gedanken über dieses noch wenig bearbeitete
und doch sehr weitschichtige Thema zu äussern. Es ist ein Versuch,
der in keiner Weise den Anspruch erhebt, tiefgründig genug zu sein
und den Problemkreis völlig richtig erfasst zu haben. Wenn zwei
so gewichtige Begriffe einander gegenüber gestellt werden, ist es

notwendig, erst einmal klar darzustellen, was für eine Sache mit dem
jeweiligen Ausdruck gemeint ist.

Kirche ist richtig verstanden nicht eine bloss menschliche
Interessengemeinschaft, wie es ein Verein oder eine Vereinigung von
Menschen für gewöhnlich darstellt. Es ist eines der grossen
Missverständnisse der Kirche, sie als freiwilligen Zusammenschluss von
Menschen anzusehen, die ein gewisses religiöses Gefühl oder eine
bestimmte religiöse Ansicht gemeinsam haben und aus dieser Gemeinsamkeit

sich zusammen gehörig wissen. Kirche ist auch nicht eine
Einrichtung zur Wahrung und Pflege von Sitte und Moral, keine
«Tugendanstalt» zur Heranbildung eines braven, bürgerlichen
Menschentypus. Es handelt sich bei ihr auch nicht um eine Verbindung von
Menschen besonderer Geistesart oder eines besondern Standes. Kirche
ist die Gemeinschaft der Menschen, die durch das grosse Ereignis
Gottes selber geschaffen worden ist, dass Gott in Christus aus seiner
unsichtbaren Welt herausgetreten und sich uns Menschen in Christus
ganz und gar angenommen hat. Menschen, die nicht aus religiöser
Veranlagung heraus, sondern durch diese Tat Gottes an ihnen
zusammengehören, das ist die Kirche. Nicht durch menschliche Kräfte
und Eigenschaften sind sie einander in Gemeinschaft zugetan,
sondern durch den Einbruch Gottes in die Welt und in ihr eigenes
Leben. Dieser Einbruch ist auf der einen Seite einmalig in der
Menschwerdung, im Kreuz unci in der Auferstehung Christi und ereignet
sich auf der andern Seite immer wieder neu am Menschen durch den
Heiligen Geist, der jenen Einbruch zur gegenwärtigen Gewissheit im
Menschen werden lässt. Dieser Einbruch Gottes ist ein Ereignis, das
nicht mit menschlichen Mitteln der Erkenntnis erfassbar ist. Zu erfassen

ist es nur in seiner Auswirkung am Menschen, biblisch
ausgedrückt, an den Früchten.

Aus dieser richtigen Schau der Kirche heraus sind ihr zwei
Aufgaben gestellt. Diese Gemeinschaft hat sich selber immer wieder als
rechtes gemeinschaftliches Zusammenleben in gegenseitiger Sorge und
Hilfe, geistiger wie materieller Hilfe, zu bewähren. Das ist die
«innerkirchliche» Aufgabe. Darüber aber darf die Kirche nie vergessen,
dass sie von ihrem Herrn gebraucht werden will, um immer wieder
neu Menschen aufzuwecken und sie hineinzurufen in diese Gemeinschaft

mit Gott und den Mitmenschen. Das nenne ich die «missionarische»

Aufgabe der Kirche. So wie der Herr der Kirche einst leiblich
zu Sündern und Zöllnern sass, um sie hineinzunehmen in die Gemeinschaft

mit Gott, so will er heute noch durch «seinen Leib», die Kirche,
Menschen hineinnehmen in die Gemeinschaft mit ihm. Sowie Christus

in die Welt hineinging, muss die Kirche im richtigen Sinne immer
wieder auch «weltlich» sein.

Wenn wir nun die Grösse «Film» betrachten, soll es in einigen
knapp formulierten Erkenntnissen geschehen. Der Film ist eine grossartig

ausgebaute technische Erfindung mit einer besondern psychologischen

Tiefenwirkung und Macht auf den Menschen. Geistige Werte
an sich vermag er nicht darzustellen, sondern muss sie immer
dramatisieren, in Handlungen umsetzen. Der Film hat es an sich, dass er
durch seine Darstellungsweise immer eine besondere Wirkung erzeugen

muss. Der Filmschöpfer hat es kraft der ihm zur Verfügung
stehenden Mittel in der Hand, das Denken des Zuschauers in eine
ganz bestimmte Richtung zu lenken, ihm seine Denkweise aufzuzwingen.

Es stehen ihm dazu unerhört wichtige psychologisch tiefgreifende

Einwirkungsmittel zur Verfügung. Durch die hohen Kosten der
Herstellung und die grosse Industrialisierung des Films ist der Film
zugleich eine industrielle Macht. Der Film ist darauf angewiesen,
rentieren zu müssen. Dadurch ist er in der grossen Gefahr, den
«Angriff» auf den Menschen so zu gestalten, dass im Menschen mehr die
triebhaften niedern Instinkte geweckt werden. Der Film kommt
notgedrungen in jenen innern Zwiespalt hinein, zu fragen, ob der Appell
an die guten oder die bösen Kräfte im Menschen sich mehr lohne. Als
weitere Folge wird der Film zu einer propagandistischen Macht. Die
notwendige Rendite fordert eine Propaganda, die wiederum vor der
Frage steht, wie die Aufmerksamkeit am besten auf den Film gelenkt
wird, durch das Ansprechen der guten menschlichen Qualitäten, der
sentimentalen Gefühle oder der sensationshungrigen Begierden. Der

SCHWEIZERISCHE PROTESTANTISCHE FILM- UND R AD I O Z E NTR A LSTE LLE LUZERN
Einzige von der Filmwirtschaft autorisierte protestantische Bezugsquelle für Filme aller Art

Unser neuer Film Der fallende Stern ist startbereit

sowohl als 35-mm-Kinofilm wie als 16-mm-Schmaltonfilm.

Spielt unsere guten Filme, damit die schlechten verschwinden!

Alle Auskünfte bei der Zentralstelle Luzern, Brambergstrasse 21, Telephon 041 / 26831

Film ist auf diese Weise immer in einer steten Entscheidung menschlich

positiv oder verderblich zu wirken. Ich meine in keiner Weise
mit dieser Zusammenstellung alles gesagt zu haben über den Film.
Nur angedeutet ist damit vor allem die unerhört grosse Möglichkeit,
durch den Film wertvollste Erkenntnisse und Kulturgüter zu
vermitteln.

Nun mag aber der Versuch gewagt werden, diese beiden Grössen,
Kirche und Film, sich begegnen zu lassen. Es könnte die Stellung von
der Kirche bezogen werden, dass sie sich völlig distanziert vom Film,
indem sie ihn dadurch ablehnt, dass er sich oft seinen schlechten
Möglichkeiten ausliefert. Dadurch wird aber die Kirche weder ihrer
ersten Aufgabe, noch ihrer dringenden zweiten Aufgabe gerecht. Die
Glieder der Kirche müssten geradezu die Welt verlassen, um nicht
überall der Macht des Films zu begegnen. Die Kirche muss sich also
um ihrer selbst willen mit dem Film befassen, weil ihre Glieder mehr
oder weniger von der Macht des Films «bedroht», mindestens aber
umgeben sind. Von ihrer ersten Aufgabe her muss die Kirche ihre
Glieder ausrüsten, der Macht des Films «gewappnet» gegenübertreten
zu können, nicht in der Ablehnung, sondern im Urteil. Die Kirche
darf es nicht zugeben, dass Menschen ausgeliefert sind dem Urteil
über eine Lebensfrage, das ihnen der Film mit seiner unerhörten
psychologischen Wirkung aufzwingt. Die Kirche muss ihre Glieder
urteilsfähig erhalten. Das ist ihre «innerkirchliche» Aufgabe dem
Film gegenüber. Hierin liegt die grosse Bedeutung einer evangelischkirchlichen

Filmkritik, des «Film-Dienstes» in dem Sinne, dass Filme
besprochen werden. Dabei ist es ausserordentlich wichtig, dass die
Kirche nun nicht einfach von einem «religiös-sentimentalen» oder von
einem bürgerlich-braven Maßstab aus beurteilt. Wenn sie das tut, ist
sie nicht Kirche Jesu Christi. Sie hat ihr Urteil von jenem Ereignis

her allein zu nehmen, das sie zur Kirche macht, wie es oben gezeigt

wurde.
Was aber ergeben sich für Folgerungen aus der zweiten Aufgabe

der Kirche, der «missionarischen» Aufgabe? Hier kommt der Auftrag
an die Kirche, sich nun auch selber des Filmes zu bedienen. Es kann
im Rahmen dieser knappen Ausführungen auch hier nur darum
gehen, einige Andeutungen zu machen. Sicher ist, dass niemals das

Ereignis, das die Kirche zur Kirche macht, eine filmische Darstellung
erhalten kann. Wir sind darum äusserst skeptisch gegenüber
kommenden Christusfilmen. Ebenso ist von der Kirche aus, wo sie den

Film wirklich in ihren Dienst stellen will, abzulehnen, dass da ein

Film ihr dienen soll, wo er sich in religiösen Sentimentalitäten ergeht.

Das ist bei vielen Filmen der Fall. Es ist geradezu eine Zeitlang Mode

gewesen, in den Filmen «religiöse» Szenen einzuflechten. Von der

evangelischen Kirche aus haben wir das entschieden abzulehnen,

denn es geht in der Kirche nun einmal gerade nicht um religiöse
Gefühle, sondern um das Ereignis Gottes. Auch nur «bürgerlich-moralische»

Filme sind nicht als Dienst für die Kirche anzusprechen. Wo

die Kirche wirklich Filme in ihren Dienst nehmen soll, kann es nur
darum gehen, dass jenes Ereignis Gottes in Christus in seiner

Wirkung am Menschen deutlich wird. Da wo der Mensch durch eine

filmische Darstellung in jenes letzte Fragen nach Gott hineingestellt
wird, da hat der Film einen wirklichen kirchlichen Wert. Darum soll

es gehen, dass der menschliche Boden gelockert wird, was durch einen

durchaus «unreligiösen» Film geschehen kann. Josef Strangfeld sagt:
«Der Film hat nicht das religiöse Erlebnis, sondern eine religiöse

Wirklichkeit darzustellen.» Damit ist in anderer Begriffswelt das

ausgedrückt, was ich vorsichtiger und schärfer als Forderung an den

Film stelle, der recht im Dienst der Kirche stehen kann.

Ein neuer protestantischer Pfarrer-Film aus USA: Bis ans Ende der Welt (I'D Climb the highest mountain)

Z. In der freien Weite der abgelegenen «Blauen Berge»
Amerikas hat der junge Pfarrer Thompson vor dem 1.

Weltkriege allerlei Konflikte zu bestehen, bis seine Widersacher
sich geschlagen fühlen. Eine treuergebene Frau hilft ihm
dabei, ein weiblicher Pionier des Herzens, denn als
Großstädterin muss sie sich ihren Weg in den ganz anders
gearteten ländlichen Verhältnissen erst bahnen. Sympathisch
und menschlich berührt, dass der Pfarrer nicht nur wie ein
unerschütterlich starker Mann über allem thront, sondern
auch Momente der inneren Anfechtung erlebt. Als nämlich
das Kind seines atheistischen Widerparts auf einer von ihm
veranstalteten Vergnügungsfahrt ertrinkt, kommt sein
Glaube ins Wanken. — Auch dieser Farbenfilm will nicht
künstlerische Ansprüche befriedigen, aber er ist trotz einer
gewissen selbstbewussten Haltung ein weiteres Zeugnis
für das schlichte Tatchristentum, das in weiten Gegenden
Amerikas beheimatet ist. Die Ueberzeugung, dass der
Christ sich nur in der täglichen Bewährung als solcher
erweisen könne und an seinen Früchten erkannt werde, ist
hier eine Selbstverständlichkeit.

Bild links: Der Pfarrer in einer Auseinandersetzung mit seinem
atheistischen Widersacher. (Fox-Film)
Bild rechts: Der Pfarrer und seine Frau, die sich ihren Weg erst noch
suchen muss. (Fox-Film)

Der deutsche evangelische Filmbeobachter, schreibt u. a.
zu diesem Film:

«Wieder greift Braun eine der geistigen Fragen auf, die
in allen Herzen und in jedermanns Gedanken umgehen.
In der «Nachtwache» war es die Frage nach der Liebe
Gottes, im «Fallenden Stern» ist es die Frage nach dem
Ende der Welt, das uns so nahegerückt ist. Aber diese
Frage wird nicht kolportagehaft in der üblichen Film-
Manier behandelt, sondern wie in einem mittelalterlichen
Mysterienspiel werden die Boten des Himmels und der
Hölle beschworen, um das Geschehen auf diese Weise
transparent zu machen. Jedes Wort hat einen doppelten
Boden und hinter der vordergründigen Handlung läuft die
gültige Aussage über die heimlichen Gesetze unseres
Lebens. Man darf sich nicht wundern, da s Menschen, die das
Gefühl für die dritte Dimension unseres Daseins verloren
haben und nur an der Oberfläche des Lebens kleben, diesen

Film überhaupt nicht verstehen können. Das ist wohl
das Aufregendste an diesem Film, dass Braun das Wagnis
unternahm, in einer fast impressionistischen Weise jenes
Feld menschlicher Empfindungen anzusprechen, das hinter
der Vernunft beginnt, um die dort zusammengeballte
Angst anzugreifen und eine Antwort zu geben, die heilt
und die das Herz getröstet versteht. Dabei überrascht uns
Braun mit seinem Verständnis von Böse und Gut, wie es
sich für ihn heute abzeichnet. Unter der Versuchung des
teuflischen Boten versteht er jene unter uns nur allzu
bekannte Haltung einer verkrampften Tapferkeit, die aus
Egoismus und Gleichgültigkeit nur das persönliche Lebensziel

sieht und glaubt, ohne jede Hilfe, sei es von Menschen
oder vom Himmel, auskommen zu können. Auch der gute
Engel nimmt nicht die Angst weg, die zu uns Menschen
gehört, aber er lehrt sie mit den Worten der Weihnachtsbotschaft

überwinden: .Fürchtet euch nicht!' Der Versucher
zur Selbstgerechtigkeit und Härte und auf der andern Seite der Bote
des gläubigen Vertrauens begegnen sich im Film zuerst in einem
Flüchtlingslager. Hier hat Braun in knappen Szenen ein erschütterndes Denkmal

der erschreckendsten Qual unserer Zeit gesetzt, um sie in einer
grossartigen Rückblende in jenen Tagen des Jahres 1910 widerzuspiegeln,

als der Halleysche Komet für viele Menschen den bevorstehenden
Weltuntergang anzeigte. Engel und Teufel streiten um die Seelen der
Menschen. Eine junge Frau zerstört ihr Leben aus Angst vor dem Ende,
eine Familie zerfällt, ein Kind lernt das Fürchten und die Kunst, sein
Leben lang allein zu bleiben. Es ist der gleiche Kampf hinter den
Dingen, der jetzt tausendfach vergrössf^'t in den Flüchtlingslagern
gekämpft wird, hier Gleichgültigkeit und Härte, dort die Erkenntnis, dass

Die Lagerleiterin, nur auf sich gestellt, lässt andere in ihrer Not allein, bis sie die Wahrheit erkennt.

wir nur leben, wenn wir für einen andern Menschen leben. Fürchtet euch
nicht!

Es bedarf keines Zusatzes, dass die evangelische Christenheit das
Wagnis dieses Films begrüsst. Gerade hier, wo der Film selbst in diesen

Kampf zwischen Himmel und Hölle eingetreten ist und wo sein
mutiges Glaubenszeugnis sicher für viele der Anlass zur Ablehnung
sein wird, muss die christliche Gemeinde beweisen, ob es ihr ernst ist
mit ihrer Forderung nach einem besseren Film. Die zahlreichen tiefsinnigen

Szenen dieses Films, die eigentlich einen zweimaligen Besuch
wünschenswert machen, geben genug Anlass zu Diskussionen und Aussprächen

in der Gemeindearbeit und in der Oeffentlichkeit.»


	Schweizerische protestantische Film- und Radiozentrale Luzern

