
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1972)

Heft: 6

Rubrik: Filmbesprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Macbeth II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

USA/GB 1972. Produktion: Playboy/Columbia; Verleih: Monopole Pathé; Regie:
Roman Polanski; Buch: R. Polanski, Kenneth Tynan, nach William Shakespeares
Tragödie; Kamera: Gil Taylor; Musik: The Third Ear Band; Darsteller: Jon Finch,
Francesca Annis, Martin Shaw, Nicholas Selby, John Stride, Stephan Chase, Paul
Shelley, Terence Bayler, Andrew Laurence, Frank Wylie, Bernard Archard, Bruce
Purchase u. a.

Ob ein jüngerer Macbeth in seinen Motiven tatsächlich verständlicher ist, wie
Roman Polanski und seine Mit-Bearbeiter des Shakespeare-Stücks meinen, erscheint
nach der Verfilmung des wieder in England (aber für eine amerikanische Produktion)
tätigen Exil-Polen nicht eindeutig. Immerhin gewinnt er dem Drama eine nicht nur
ziemlich blutige, sondern in ihrer Deutung auch interessante Version ab, in welcher
der Usurpator von Anfang an weniger als skrupelloser Ehrgeizling denn als Opfer
der Versuchung, seiner Zukunftserwartungen erscheint.

Für die Übertragung des Bühnenstücks
auf die Leinwand bedient sich Polanski
keiner neuen Techniken. Er setzt das 11.
Jahrhundert aufwendig und minutiös in
Szene, mit gebührendem Bemühen um
eine drastische Vergegenwärtigung des
damaligen Zustandes der Zivilisation. Er
münzt Wortberichte in Aktion um, kürzt
den Original-Text nach Bedarf und hält
sich im übrigen an dessen Vers-Sprache,
die er öfters im inneren Monolog rezitieren

lässt. Ein Bahnbruch auf dem Gebiet
der Theater-Verfilmung oder eine
herausfordernde Eigenwilligkeit im Stile etwa
eines Orson Welles — der ja ebenfalls
einen «Macbeth» (Fb 19/1950) gedreht hat
— sucht Polanski nicht.
Was den Regisseur am Macbeth-Stoff
angezogen zu haben scheint, ist vorerst die
innere Wandlung des Helden (und seiner
Frau) unter der Last der Schuld, die
zwangshafte Erfüllung eines Schicksals
der Selbstvernichtung. Zu Beginn arbeitet

er in knappen Zügen die Gestalt des
aufsteigenden jungen Kriegers heraus, dem Ehre, Vertrauen des Königs und Bewunderung

des Volkes zufallen, dem sich aber mit der raschen Bewegung nach oben
auch schon die böse Saat der Begehrlichkeit einpflanzt. Als ein noch Unschuldiger
lässt sich Macbeth von den Einflüsterungen zum Frevel an Duncan verführen. Glaubwürdig

wird er vom Gewicht seiner Gewissensnot überrascht und alsdann panikartig
von Mord zu Mord getrieben. Im Bewusstsein der Herausforderung und in zunehmender

Gewissheit über das auf ihn zukommende Verhängnis geht er in mehr verzweifelter

als trotziger Selbstbehauptung bis zu dem äussersten Punkt, da ihn nichts mehr
stützt gegen die Übermacht, gegen das Recht, gegen die ihren wahren Sinn
offenbarenden Prophezeiungen.

126



Die Verjügung des Macbeth bringt nicht nur jugendliche Unerfahrenheit mildernd
ins böse Spiel, sondern auch den Gegensatz der Generationen. Der Königsmord
an Duncan — eigentlich eineTat unterVettern — nimmt Züge eines Vatermordes an,
geboren aus dem ungeduldigen Nachdrängen des Jüngeren, der sich im Vollbesitz

seiner Kräfte weiss und in diesem Stolz auch von seiner Gattin angestachelt
wird. Die Figur der Lady Macbeth wird allerdings bei solcher Interpretation nicht
verständlicher in ihrer schnellen und radikalen Entscheidung für den Weg des
Unrechts. Was aber Polanski erreicht, ist eine gewisse Vermenschlichung des
Macbeth, dessen Zögern, dessen Dilemma, dessen Anstemmen gegen die Bürde seiner

Schuld und ihrer Konsequenzen deutlich genug hervortreten, um das tragische
Profil der Figur zu erhalten.
«Macbeth» ist, im Unterschied zu anderen Shakespeare-Übertragungen, kein
spezifischer Schauspielerfilm; jedenfalls nicht in dem Sinne, dass Polanski Darsteller
einsetzen würde, die auf der Leinwand schon bekannt oder auf der Bühne in gleichen
Rollen schon zu Ruhm gekommen sind. Obwohl natürlich die Dialoge nach wie vor
breiten Raum einnehmen, liegt das Hauptgewicht nicht einseitig auf ihrer Zelebrierung.

Polanskis Inszenierung sucht den Ausgleich in der schaubaren Aktion, eine
Möglichkeit, die unter anderem schon bei der Stückwahl ausschlaggebend gewesen

sein soll. Was im übrigen die Entscheidung des Regisseurs für gerade diesen
Stoff anbelangt, so will Polanski sich lange schon mit dem Gedanken einer
Shakespeare-Adaption getragen haben. Aufschlussreich für sein persönliches Verhältnis

zu «Macbeth» erscheint es, dass er zwar dessen Charakter mit Differenzierung
zu zeichnen versucht, aber das Gegenbild des guten Königs, wie es bei Shakespeare

speziell in den in England spielenden Szenen entworfen wird, weglässt und
am Ende an die Stelle der Verheissung einer besseren Zukunft die Andeutung
eines neuerlichen Besuchs bei den verderblichen Prophetinnen setzt. Die
Versuchung, die von ihnen ihren Ausgang genommen hat, ist für Polanski nicht
einmalige historische Begebenheit, sondern immerwährend drohendes Verhängnis.

ejW

Willard M—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

USA 1971. Produktion: Bing Crosby; Verleih: Monopol; Regie: Daniel Mann; Buch:
Gilbert A. Ralston, nach dem Roman «Aufstand der Ratten» von Stephen Gilbert;
Musik: Alex North; Darsteller: Bruce Davison, Ernest Borgnine, Elsa Lanchester,
Sondra Locke u. a.

Im Gegensatz zu der unzutreffenden Werbung ist der Film nicht nur ein Nervenkitzler,

sondern eine schwarze Parabel, in der — ähnlich wie in Alfred Hitchcocks
«Die Vögel» (Fb 2/64) — die menschliche Existenzbedrohung von Seiten der Tiere
kommt. Während aber bei Hitchcock die Vögel den Einbruch unberechenbarer
Gewalten in die Zivilisation verkörpern, wird bei Daniel Mann die Gefährdung des
Menschen durch Ratten vom Menschen selbst bewirkt, nämlich von einem
frustrierten Mitglied der autoritären und verhärteten Gesellschaft: Die Zentren im
Leben eines jungen Mannes namens Willard sind seine wehleidig-tyrannische Mutter

und sein brutal-skrupelloser Arbeitgeber. Die demütigenden Abhängigkeiten
und erzwungenen Unterwerfungen treiben Willard in ein psychisches Chaos, aus
dem ihn auch die Liebe eines Mädchens nicht mehr zu retten vermag. Statt auf-
tragsgemäss ein paar Ratten zu töten, freundet sich der Frustrierte mit den Nagetieren

an, gewinnt die Zuneigung des weissen Rattenanführers «Sokrates», unterwirft

die rasch sich vermehrende Gruppe der Tiere erst spielerisch, nach dem
Erkennen ihrer «ausführenden Fähigkeiten» aber zielbewusst der Dressur und setzt
sie dank der Befehlsübermittlung von «Sokrates» zu Kampfaktionen gegen die ge-
hasste Umwelt an. Seinen Erzfeind, den Arbeitgeber, der «Sokrates» eines Tages
vernichtet, lässt Willard durch die Ratten in den Tod hetzen. Hatte «Sokrates» die
Führung des Rattenkollektivs in einem für Willard «guten» Sinne inne, so wenden
sich die Ratten aber gegen Willard, als «Sokrates» bisheriger Rivale, die schwarze

127



Ratte «Ben», die Macht übernimmt. Denn «Ben» ist seinerseits durch Willard
frustriert. Willard verliert alle Macht über das Rattenheer. Verzweifelt versucht er,
sich mit grausamen Vernichtungsaktionen der Tiere zu entledigen, erliegt jedoch
ihrem von «Ben» befohlenen Angriff.
Mann bemüht sich um eine überzeugende Komposition aus Gesellschaftsbelichtung,

Matriarchatskritik, Motivaufdeckung und Biossstellung primitiver Bewusst-
seinsschichten. Geschickt benutzt er die Verschachtelung von Psycho- und Sozio-
gramm mit Horror, um über den unheilvollen Zusammenhang von Unterdrückung,
Frustration, Gewalt und Gegengewalt aufzuklären. Die Übertragung menschlicher
Verhaltensmuster auf das Tier ist ein folgerichtiger dramaturgischer Griff zur
Doppelspiegelung der emotionalen und manipulierbaren Zustände der menschlichen
«Raubtiergesellschaft» und ihrer Herrschafts- und Unterwerfungstechniken, wobei
auch noch der bitter sich rächende «Unschuldsverlust» einer vom Menschen
skrupellos missbrauchten Natur verdeutlicht wird. Leider erfährt die kritische
Wachhaltefunktion der Parabel Ablenkungen und Minderungen, denn die Gestaltung hat
Gefälle. Oft verlieren die makabren Effekte ihren Bezug zum Aussagekomplex.
Der hintersinnige Horror verwandelt sich streckenweise in blosse Huh-Theatralik;
und die existentiellen Spannungszustände, das Unheimliche und Beklemmende
gelangen dadurch zu einer Überführung in eine gewisse konventionelle Hausbackenheit.

Anscheinend hat Mann «Die Vögel» doch nicht so aufmerksam studiert, um
die Ähnlichkeit mit Hitchcocks Gestaltungsfehlern vermeiden zu können.

Günther Bastian (Fd)

La veuve Couderc (Der Sträfling und die Witwe) III. Für Erwachsene

Frankreich/Italien 1971. Produktion: Lira/Pegaso; Verleih: Monopole Pathé; Regie:
Pierre Granier-Deferre; Buch: P. Granier-Deferre, Pascal Jardin, nach dem Roman
von Georges Simenon; Kamera: Walter Wottitz; Musik: Philippe Sarde; Darsteller:
Alain Delon, Simone Signoret, Ottavia Piccolo, Jean Tissier, M. Chaumette u. a.

Auf einen Film von Pierre Granier-Deferre darf man heute mit Recht gespannt sein.
Seine letzten Werke «Paris au mois d'août» (1965), «La ,Horse'» (1969) und «Le
chat» (1971) haben ihn als überdurchschnittlichen Regisseur ausgewiesen. Auch
diesmal zeichnet er mit minutiöser Dichte und Sorgfalt im Detail die Grundlinien
der im Jahre 1934 spielenden Story: Eine nach aussen verhärtete Witwe — sie war
mit 14 als Magd auf ihren Hof gekommen, vom alten Bauern vergewaltigt, vom
jungen geschwängert und schliesslich geheiratet worden — nimmt einen jüngeren
Mann auf, der bei ihr Arbeit sucht und sie artig zu ihrer Zufriedenheit verrichtet.
Das erweckt den Argwohn ihrer Schwägerin, die zugleich ihre Nachbarin ist und
mit ihr in Feindschaft lebt. Mit Hilfe des alten Vaters möchte diese die «Witwe
Couderc» von Haus und Hof vertreiben. Die Konflikte verschärfen sich, als der
Fremdling sich nicht nur seiner noch immer liebesfähigen Gastgeberin schenkt,
sondern auch der Tochter der feindseligen Schwägerin, einem mannstollen,
halbwüchsigen Flittchen. Obwohl die Witwe Couderc die Demütigung, die wesentlich
ältere Frau zu sein, hinnehmen muss und auch erfahren hat, dass ihr Gast als
zweifacher Mörder aus dem Zuchthaus entflohen ist, gewährt sie ihm ihren Schutz, als
die Polizei durch Verrat der bösen Nachbarn dem Ausbrecher auf die Spur kommt.
Beide finden schliesslich im Gefolge der Gangsterjagd den Tod.
Leider hat der Regisseur die Schlussszenen zu leerer Effekthascherei aufgeblasen.
Wenn gegen einen einzelnen Mann ein Riesenaufgebot an Polizei und Miliz
aufgeboten wird, wirkt dies hier ebenso lächerlich wie der Tod des Mörders in
Zeitlupenpose. Das ist um so mehr bedauerlich, als der Film vorher ein von Hass und
Leidenschaft erfülltes bäuerliches Milieu mit künstlerischer Kraft schildert und dabei

in schauspielerischer Hinsicht Spitzenqualität erreicht. Schliesslich ist noch
zu bemerken, dass die im Film angeprangerten antisemitischen Affekte aus dem
damaligen Zeitgeist wohl verständlich sind, aber bei dieser Handlung etwas
aufgesetztwirken. R. E. (Fs)

128



Carnal Knowledge (Die Kunst zu lieben) III—IV. Für reife Erwachsene

USA 1970. Produktion: Icarus; Verleih: MGM; Regie: Mike Nichols; Buch: Jules
Feiffer; Kamera: Giuseppe Rotunno; Darsteller: Jack Nicholson, Candice Bergen,
Arthur Garfunkel, Ann-Margret u. a.

Mit seinem neuen Film macht Erfolgs-Regisseur Mike Nichols («The Graduate», Fb
10/68), «Catch-22», Fb 4/71) — in Unmoral und in Moral zugleich — und wirkt mit
beidem nicht sympathisch. Seinem bisher bevorzugten Thema, der Partner-Beziehung

zwischen Mann und Frau, bleibt er treu, und der Manier der unverblümten
Dialoge, mit der er seinerzeit in «Wer hat Angst vor Virginia Woolf?» (Fb 3/67)
erste Erfahrungen gesammelt hat, ebenfalls. Und es scheint auch die Umkehrung
zuzutreffen: Dass bei dieser Konstellation der Erfolg ihm treu bleibt.
Wie Männer von und mit Frauen reden, wie sie sie behandeln und mit ihnen
beziehungsweise mit ihren eigenen Wünschen zurechtkommen, das wird in «Carnal
Knowledge» am Beispiel zweier Collegefreunde durchgespielt. Der eine ist mehr
Draufgänger, Sexprotz und Ausbeuter; der andere lässt sich zwar zeitweise von
ihm anleiten, sucht dann aber Sicherheit und Bestätigung in längerdauernden
Bindungen. Ihre Erfahrungen, die sie periodisch austauschen, werden über mehrere
Jahrzehnte hinweg nebeneinandergestellt, wobei der erstere sich schliesslich nur
noch an die Illusion seiner einzigartigen Männlichkeit klammert, während der
zweite sich von der «idealen Ehe» zu einem freien Verhältnis mit einem Hippie-
Mädchen mausert.
Nichols' Kritik am Verhältnis der Amerikaner zur Geschlechtlichkeit ist überdeutlich.

Die Fixierung auf der Stufe pubertärer Neugierde und Kraftmeierei, in der die
Frau bloss als Objekt der Besitznahme und damit als Instrument der Selbstbestätigung

interessiert, spiegelt sich vorab in den Dialogen, in ihrem Inhalt und ihrem
zynischen Vokabular. Die Zurschaustellung dieser unreifen und kommunikationsunfähigen

Männerwelt wird sehr effekthascherisch aufgezogen. Anderseits fällt
auch das böse Ende, das der Skrupellosere der beiden Freunde nimmt, reichlich
deutlich aus. Soll der Zuschauer, nachdem er einen Film lang gebührend sich
schockieren liess, am Ende erbaut werden? Das wäre «Moral» nach der
konventionellen Manier, die man beinahe schon begraben glaubte.
Dass Regisseur Nichols immerhin ein moderner Filmemacher ist, der das Kino
kennt, seine Geschichte und seine Techniken im Griffe hat, kann man an Stil-
Zitaten und an der sehr beweglichen Inszenierung der Episoden ablesen. Dabei
gelingen dem Film präzise Beobachtungen und einzelne schöne Momente. Insgesamt

wirkt er aber uneinheitlich, was seine Gründe nicht nur in seinem Ekletizis-
mus, sondern auch schon in der Anlage des Drehbuchs hat. Insbesondere führt die
unterschiedliche Aufmerksamkeit, die der Film den einzelnen Hauptfiguren in der
ersten und der zweiten Hälfte widmet, zu einem Bruch in der Kontinuität. Dabei
gereicht es ihm auch nicht zum Vorteil, dass gegen Schluss hin der glatte, sich
produzierende Jack Nicholson zum eigentlichen Hauptdarsteller avanciert, während

Arthur Garfunkel, der eine stärkere Präsenz auszuspielen hat, in den Hintergrund

gerät. ejW

Dlrty Harry III—IV. Für reife Erwachsene

USA 1971. Produktion: Malpaso; Verleih: Warner; Regie: Don Siegel; Buch: Harry
Fink, Dean Riesner; Kamera: Bruce Surtees; Musik: Lalo Schifrin; Darsteller: Clint
Eastwood, Harry Guardino, Reni Santoni, Andy Robinson u. a.

Inspektor Callaghan erledigt schmutzige Jobs — so behauptet mindestens der
Dialog des Films. Gezeigt wird freilich «Dirty Harry» bloss bei Aktionen, die zwar
spektakulär, aber kaum besonders unsauber oder anrüchig sind. Was der Film

129



wirklich meint, verrät im Vorspann eine Gedenktafel für im Beruf umgekommene
Polizisten, verrät auch am Schluss die Geste, mit der Callaghan sein Amtszeichen
wegwirft: Polizeiarbeit ist überhaupt Dreckarbeit.
«Dirty Harry» denunziert nicht etwa Polizisten. Im Gegenteil, der Film steht auf
ihrer Seite in der von Kriminalfilmen gegenwärtig öfters aufgegriffenen Kontroverse

um Ordnung und Freiheit. Wozu sollen sich «Cops» — Ort der Handlung ist
San Francisco — überhaupt mühen, die Gesellschaft vor Bedrohung und Gewalt
zu schützen und sich mit allen unerfreulichen Randexistenzen herumschlagen? Sie
setzen sich ein, ohne Rücksicht auf ihr Leben und über ihre Pflicht hinaus — mit
dem Erfolg, dass ihnen Politiker, Justiz und Presse in den Arm fallen und nicht nur
ihre Bemühungen nachträglich zunichte machen, sondern sie erst noch mit
Vorwürfen traktieren.
Zu solchem Schluss wird der Zuschauer anhand des Porträts von Callaghan
geführt, der einem krankhaften Mörder und Erpresser auf der Spur ist, sich von
diesem hetzen und übel zurichten lassen muss, schliesslich bei der Verhaftung aber
die Legalität ritzt (weil das Leben einer Geisel auf dem Spiele steht), und dafür
zusehen muss, wie man den gefährlichen Verrückten wieder laufen lässt. Natürlich
mordet der «Skorpion» weiter, und Callaghan muss ihn schliesslich auf eigene
Faust erledigen, um Schlimmstes zu verhüten.
Wieviel Wahrscheinliches, wieviel Konstruiertes in dem Fall von «Dirty Harry»
steckt, kann dahingestellt bleiben. Dass die Regeln der Rechtsstaatlichkeit die
Arbeit der Polizei nicht vereinfachen, ist klar; und im amerikanischen Recht tritt
dieser Antagonismus eher noch schärfer zutage als bei uns. Der Film von Don
Siegel geht aber über das Verständnis für solche Schwierigkeiten weit hinaus.
Dass die Polizei einen Verbrecher an der Tat bloss hindert, erscheint in seiner
Perspektive à priori als Schwäche. Callaghan dagegen ist der Mann, der die
Situation mit einem Blick erfasst — und losknallt. Irrtümer gibt es da nicht. Diese
Überlegenheit seines Helden, den er sonst mit Attributen der Alltäglichkeit
auszustatten sich bemüht, montiert der Film schon zu Beginn mit einem nebenbei ins
Spiel gebrachten Banküberfall. Auf der Gegenseite steht der «Skorpion»:
Langhaarig, mit fiebernden Augen und kicherndem Lachen ist er das Tier, das die
Gesellschaft bedroht und dem einzig der Jäger (lies: Polizist) gewachsen ist, dieweil
Behörden und Öffentlichkeit zwischen Angst und Schwäche schwanken. Die Fragen

nach den Ursachen des Verbrechens, nach den Heilungsmöglichkeiten für den
Irren oder gar nach der Herkunft von dessen reichhaltiger Waffenausrüstung, werden

nicht gestellt. Siegel inszeniert bloss — sehr effektvoll und spannend übrigens
— eine Jagd in der kontrastreichen Kulisse von San Franzisko. Tut er es wirklich
allein der Unterhaltung wegen? Die Botschaft, die er mit-übermittelt, dürfte
schwerlich zufällig in den Film geraten sein. ejW

The Cowboys II—Hl- Für Erwachsene und reifere Jugendliche

USA 1971. Produktion und Verleih: Warner; Regie: Mark Rydell; Buch: Irving Ra-
vetch, nach William Dale Jennings Roman; Kamera: Robert Surtees; Musik: John
Williams; Darsteller: John Wayne, Roscoe Lee Brown, Bruce Dem, Colleen Dew-
hurst u. a.

Dieser Western von der Tragik der weitereilenden Zeit enthält als besondere
«Pointe» den ersten Filmtod von John Wayne. Es ist ein Tod von feierlicher
Umständlichkeit. Vier Kugeln sind nötig, um die Hauptfigur der tendenziös eingefärbten

Vorgänge hinzustrecken: den Rancher Andersen, dessen erzene Grossartigkeit
sich aus der eigenen Wertüberzeugung und dem Absolutheitsanspruch des «starken»

Mannes zusammensetzt.

130



Andersen will einen riesigen Viehtreck zu einer 400 Meilen entfernten Bahnstation
treiben. Doch ihm fehlen die Cowboys. In der Zeitumbruch signalisierenden Exposition

des Films verlassen ihn auch die letzten, um an dem wieder aufbrechenden
Goldrausch in Texas teilzunehmen. Voll Resignation und Skepsis sucht Andersen
für sein Unternehmen neue Cowboys. Was er findet, sind «Boys» im wahrsten
Sinne des Wortes — Jungen im Alter zwischen 12 und 15 Jahren. Andersen holt
sie sich nach anfänglichem Zaudern von der Schulbank, unterwirft sie einer rauhen
Aufnahmeprüfung, drillt ihnen die Grundkenntnisse des Cowboys ein und macht
sich mit ihnen und der Rinderherde auf den Weg. Die frühpubertäre Sehnsucht
seiner jungen Begleiter nach Abenteuern schlägt zwar mehrmals unter dem Druck
realer Belastungen in kindliche Weinerlichkeit um, aber mit Andersen als Leitbild
vor Augen mausern die Jungen sich in verschiedenen Härte- und Gefahrensituationen

zu verlässlichen Helfern. Die grösste Bewährungsprobe für ihre Mannwer-
dung bricht an, als der Treck von Banditen überfallen wird. Der Bandenführer
tötet Andersen in hinterhältiger Kampfform und bemächtigt sich der Rinderherde.
Nach kurzem Schock überwinden die Jungen alle Angsthemmungen, setzen den
Banditen nach, töten sie (ohne jeglichen Verlust in ihren eigenen Reihen!) und
bringen die Herde zu ihrem Bestimmungsort. Andersens Überwindung von Skepsis
und Resignation hat sich «gelohnt»; seine Wertauffassungen und Männlichkeitsbegriffe

werden in den Jungen weiterleben.
Weit entfernt von dem kritischen Befragungswillen etwa eines Peckinpah oder
Perry ist dieser sorgfältig, mit handwerklicher Qualität inszenierte Western nur
scheinbar ein wehmütig huldigender Abgesang auf die Pionierzeit mit ihrem
autoritär-kämpferischen Mannestum. Spätestens in dem von ideologischen C-Dur-Fan-
faren durchwirkten Schlussdrittel versucht er klarzumachen, dass ungeachtet der
Vergänglichkeit einer Zeit ihre geistigen Verhältnisse sehr wohl weiterwirkende
Kraft haben können und dass der Fortbestand von Wesenstraditionen zu sichern
sei. Mark Rydells Opus wirkt wie ein geistiges Western-Vermächtnis; es hat
zugleich aber den Charakter einer Trotz- und Abwehrbewegung wider die neuesten
Bemühungen, den Western-Mythos gegen eine kaltklinische, denunzierende Sicht
auszuwechseln. Und so demontiert der mit auffälligen Reminiszenzen an Western
von Ford, Hawks und Hathaway gestopfte Film denn auch nicht ein einziges der
vielen Gattungsklischees, sondern putzt sie jenseits aller Scheinresignation
exemplarisch blank mit genau jenem Beharrungswillen, den er glorifiziert.

Günther Bastian (Fd)

Forum der Diskussion
In Ergänzung zu der im März-Heft veröffentlichten Kritik von Bergmans «The
Touch» bringen wir die Besprechung eines anderen Mitarbeiters, der neue Aspekte
aufzeigt und zu einer positiveren Würdigung des Films gelangt (Abdruck aus der
«NZN»),

Die Erfahrung einer Unfähigkeit zum Glück — «The Touch»

Der neue (aber wie immer nicht neueste) Bergman-Film hat vorwiegend Prädikate
wie «banal», «fürs grosse Publikum» und «enttäuschend» erhalten. Von einem
«Frauenfilm» war mit leicht abschätzigem Unterton die Rede und sogar von Bergmans

«Love Story». Das Missverständnis könnte nicht gründlicher sein. Angesichts
der Souveränität, mit welcher der Schwede sich auf der Leinwand ausdrückt,
vermögen manche Leute die Widerhaken gar nicht mehr zu sehen, die auch in dieser
«alltäglichen» Geschichte des Ausbruchs einer Frau aus ihrer Ehe stecken. Alltäglich

hat Bergman die Geschichte selber genannt, teils aus dem bei ihm immer wieder

feststellbaren Tarnbedürfnis des Künstlers heraus, teils weil er wirklich beim

131



bürgerlichen Alltag seiner Heldin ansetzt und diesen in genauester Manier
beschreibt. Dass er dabei auf Techniken greift, die weder neu noch besonders
originell sind, mag zutreffen, ebenso dass es in seinem Film Gefühlsbewegungen der
Akteure gibt und psychologisierende Dialoge, die sich übers Klischee nicht zu
erheben vermögen. Solche Feststellungen reichen aber nicht aus, um ein Urteil über
den Film zu begründen, der ja in seiner künstlerischen Totalität zu betrachten ist,
innerhalb der die eingesetzten Mittel erst ihren Stellenwert bekommen.
Im Zentrum des Films, der deutlicher als die vorausgegangenen ein Einpersonenstück

ist, steht Karin (Bibi Andersson), die Frau eines Arztes, die in glücklicher,
nach der Schilderung des Films durchaus nicht enger Bürgerlichkeit ein geordnetes

Leben führt. Dass sie auf die Annäherung des jüngeren Archäologen (Elliot
Gould) eingeht, den sie durch ihren Mann kennenlernt, ist eher erstaunlich. In
diesem verkörpert sich zwar für die Nordländerin ein Kontrast, aber, wie sich im
Verlaufe ihres Verhältnisses zeigt, in durchaus problematischer, un-idealer Form. Karin

meint, noch als sie sich ihm zum ersten Male hinzugeben anschickt, sie wisse
eigentlich nicht, warum sie bei ihm sei — sie folgt einem ganz anderen Antrieb als
jener banalen Attraktion, die man eben dem Film als Thematik hat unterschieben
wollen.
Für das, was mit Karin geschieht, setzt Bergman, wie oft in seinen Filmen, ein Gleichnis:

Das Bild einer Statue, die nach 500jähriger Einmauerung vom Archäologen David
herausgeholt wird und daraufhin einem Zerstörungsprozess von innen heraus
anheimfällt. Auch Karin wird durch David bloss angerührt («The Touch», schwedischer

Titel: «Beröringen»!), der Rest scheint mit der Person des Liebhabers wenig
zu tun zu haben: Seine unstete, launische, vagierende Art dient ihr wohl als An-
lass, sich zu guälen. Aber die Unbedingtheit, mit der sie sich für diesen Mann
engagiert, erklärt sich nicht aus seiner besonderen Existenz, sondern aus der
eigenen, nur halb bewussten Suche der Frau nach einer Alternative. Und was
Bergman in diese Suche einformt, ist nicht die — für den Zuschauer erbauliche —
Enttäuschung über ein Scheinglück ausserhalb des Alltags, sondern die Erfahrung
einer Unfähigkeit zum Glück überhaupt, einer gestörten inneren Harmonie. Karin
steht im Widerstreit mit ihrem Dasein in der Ehe, findet aber auch keine dauernde
Befreiung in der Leidenschaft. Sie sucht die Lösung schliesslich in einem Willensakt,

der jenseits der Hoffnung auf Erfüllung erfolgt.
Hat die Figur Davids in diesem Geschehen vorwiegend auslösende Bedeutung, so
erregt sie doch Interesse, weil sie bei Bergman aus dem Rahmen fällt durch die
Besetzung (mit einem Amerikaner) und durch ihre Charakterisierung. Der Mann,
der seiner jüdisch-ungarischen Herkunft nach ein fremdes Element, eine andere
Vitalität in Karins Welt bringt, erweist sich als ein Entwurzelter, der nach der
Wanderschaft durch Deutschland, Amerika, Israel und England seiner Identität genau
so wenig gewiss ist wie die Schwedin. Als der eigentlich dem Ursprung
Näherstehende leidet er offensichtlicher noch als sie an der inneren Krankheit, die ihn
nicht zur Ruhe, nicht zur Erfüllung kommen lässt. Könnte es sonst noch Zweifel
geben, so wird an dieser Figur die Öffnung des Films auf kulturelle (und mehr
oder weniger impliziert auch religiöse) Tatbestände hin unverkennbar. In der
«banalen Alltagstragödie» von «The Touch» ist damit wie in Bergmans übrigem Werk
seine skeptische Frage nach dem Selbstverständnis des heutigen Menschen und
seiner Verwirklichung enthalten. Nur der Ansatzpunkt ist «gewöhnlicher» —- und
damit verständlicher — als man es von diesem Autor gewohnt ist. ejW

Die Internationale Filmwoche Mannheim 1972 wird im Herbst neben den
Filmdiskussionen drei weitere Wortveranstaltungen durchführen, die sich mit den Themen
«Filmpolitik und Filmförderung», «Die nichtgewerblichen Filmstellen in der Bundesrepublik

— Erfahrungen und Theorie in der Praxis» und «Die Filmkritik heute —
ihre Wirkung und ihre Unmöglichkeit» beschäftigen sollen. fd

132



Zur Retrospektive von Werner Herzog

Vom 23. bis 25. Juni 1972 führt der Filmkreis Zürich ein Herzog-Weekend durch
(siehe Programm auf der letzten Rückseite der Kurzbesprechungen). Zu diesem
Anlass bringen wir folgende Hinweise zum Autor und zu drei seiner wichtigsten
langen Filme:

Werner Herzog ist inzwischen für viele Freunde der literarischen Filmkunst,
besonders im Ausland, wo seine Filme nicht nur bei Filmfestspielen lebhaftes Echo
finden, der begabteste und gegenwärtig führende deutsche Spielfilmautor und
Regisseur. Er arbeitet mit Überzeugung entgegen kommerziellen Strukturen, doch
ebenso kompromisslos, im Gegensatz zu vielen modischen Avantgardisten, ganz
professionell. Dazu gehört bei ihm ein gründlicher Entwurf der Idee und eine
präzise, wenn auch oft intuitiv bestimmte Ausarbeitung des szenischen Materials. Zu
solchen Vorbereitungen dienen ihm mehrere Kurzfilme als eine Art Testproben.
(Eine solche «Etüde» erhielt 1967 als Beitrag für Oberhausen einen Hauptpreis:
«Letzte Worte»; dieser Film war an sich nur als Arbeitsprobe für seinen ersten
Spielfilm «Lebenszeichen» (Fb 1/69) gedacht, der ungewöhnlich viele Preise
erhielt, in Deutschland u.a. Berlinale 1968, Bundesfilmpreis 1968, Jugendfilmpreis
1969). Als erster, 23jährig, erhielt er den Carl-Mayer-Preis für das beste Drehbuch,
der den Film «Lebenszeichen» schon fast zur Hälfte finanzierte, da Herzog seine
Filme, ausser «Herakles», alle in eigener Produktion, relativ niedrig kalkuliert.
Auch seine bemerkenswerte, von filmischer Realisation unabhängige Prosa und
Lyrik unterwirft Herzog verschiedenartigen Testverfahren. Ein Beispiel: Bei einem
literarischen Wettbewerb nahm er mit fünf Beiträgen unter fünf Pseudonymen teil
und belegte unter 480 Einsendungen die ersten drei Plätze. Leo Schönecker

Bio- und filmografische Angaben:

Werner Herzog (eigentlich W. H. Stipetic), geboren am 5. September 1942 in
München, Autodidakt, Humanistisches Gymnasium; Abitur 1961. Frühe Versuche, Filme
zu drehen, gescheitert (mit 17 ein Auftragsfilm über Strafvollzugsreform). Kurz-
und Spielfilme in eigener Produktion seit 1963, daneben Studium der Geschichte
und Literatur in München und Pittsburgh, USA; nachts Akkordarbeit in einer
stahlverarbeitenden Industrie als Punktschweisser. Mit 18, zur Zeit der Kongo-Krise,
im Sudan, mehrere Aufenthalte in Griechenland («Lebenszeichen»), Afrika («Fata
Morgana»), Mexico und auf den Kanarischen Inseln («Zwerge»-Film). 1966 arbeitete
H. in den USA bei einem Fernsehsender und war mit Arbeiten für die NASA über
Forschungen an neuen Antriebssystemen für Raketen beschäftigt.
Kurzfilme: «Herakles», 1962; «Spiel im Sand» (Hahnenkampf), 1964; «Die beispiellose

Verteidigung der Festung Deutschkreutz», 1966; «Letzte Worte», 1967;
«Massnahmen gegen Fanatiker», 1968.
Spielfilme: «Lebenszeichen», 1967 (Fb 1/69); «Auch Zwerge haben klein angefangen»,

1970; «Fata Morgana», 1971.
Dokumentarfilm: «Die fliegenden Ärzte von Ostafrika», 1969; «Behinderte Zukunft?»,
1970/71; «Land des Schweigens und der Dunkelheit», 1971.
In Arbeit: «Aguirre, ,der Zorn Gottes'»; «Sweeney unter Nachtigallen» (Kinderbuch).

Auch Zwerge haben klein angefangen

BRD 1969. Produktion: Werner-Herzog-Film (96 Min.); Regie und Buch: Werner
Herzog; Kamera: Thomas Mauch; Darsteller: Helmut Goring, Gerd Nickel, Gerhard
März.

Ein Zwerg wird verhört. Er wird fotografiert wie ein Verbrecher; ein kriminalistischer
Fall? Er gehört zur Gruppe von Zöglingen eines Heimes, die die Abwesenheit

des Direktors benutzten, sich zu befreien und trotz den wiederholten Mahnun-

133



gen und Bitten des Erzieherzwerges sich nicht abhalten liessen, ihnen verhasste
Objekte zu demolieren. Die Lieblingspalme des Anstaltsleiters wird entwurzelt,
Topfpflanzen in Brand gesetzt, das Auto des Direktors beschädigt. Die Aggressionen

richten sich auch gegen die Hilflosen, zwei blinde Zwerge, die man neckt und
quält. Schliesslich wird auch der Vertreter des Direktors, der Erzieherzwerg, mit
Steinen und lebenden Hühnern beworfen. Mit den Nerven am Ende, verlässt er das
schützende Büro und beschimpft eine Baumwurzel, die er für einen Aufständischen
hält.
Befreiung von der verhassten Macht; Anarchismus und Revolte. Aber was hat die
Revolte gebracht? Die Zwerge wissen nichts mit ihrer gewonnenen Freiheit
anzufangen. Die haben sie nicht zu nützen gelernt, ihre Erfahrungen reichen nicht aus,
die neue Situation zu strukturieren. Jetzt leben sie nur blindwütig ihre Aggressionen

aus. Symbole der Herrschaft werden nicht für die eigenen Zwecke dienstbar

gemacht, nein, sie werden zerstört. Das Auto wird mit eingeschlagenem Steuer
zum sinnlosen Kreisen gebracht, sie spielen Stierkampf mit ihm, bewerfen es mit
Geschirr, demolieren es, erkennen nicht seinen Gebrauchswert. Die Palme ist
keine schön gewachsene Pflanze, es ist der Baum, an dem sich der Direktor
freute, also zerstören. In ihrem «geordneten» Tagesablauf waren das Essen und
Beten fest eingeplant, jetzt werden sie zum Aktionismus übersteigert. Sie bemächtigen

sich des Weins — die Weinflaschen haben fast ihre Grösse —, beschütten
sich damit, bewerfen sich mit Speisen, beten lästerlich dazu. Ein Äffchen wird ans
Kreuz gebunden, man formiert sich zur pervertierten Prozession, grölend stolpern
die Zwerge hinter dem Kreuz einher. Religion nur als Stabilisator der Macht erlebt,
mit Ritualen, die einzuhalten waren, wird ihnen zum Gaudium, zur Verspottung der
Ordnung, past irrsinnig toben sie umher. Wie ein Rausch hat sie das neue Gefühl
ergriffen.
Ist dieser Film eine politische Parabel, ist er faschistisch, wie es Herzog von Linken

vorgeworfen worden ist, weil er Befreite als Rabauken zeigt und nicht als
Menschen, die eine Gemeinschaft mit allseitiger Gerechtigkeit formen? Ist er einer
von den vordergründigen Parabelfilmen, die zeigen, wenn so — dann so und wenn
so — dann so? Platte Deutungen versagen vor diesem Aufstand der Zwerge, die
auch klein anfangen, die ihre Chance noch nicht erkannt haben. Deren Aktionen
noch nicht zielgerichtet sind. Aber ob sie jemals zielgerichtet werden? Wie sind
historische Revolutionen verlaufen? — Ist es überhaupt ein Film, der eine Rezeption

mit nur politischen Inhalten intendiert? Konfrontiert Herzog uns nicht eher,
ähnlich Bunuel, mit den Abgründen im Menschen, dem Nichtkontrollierbaren, dem
Sinnlosen? Wo steckt denn der Sinn in unserer Ordnung, die so oft zum Selbstzweck

wird? Herzog kommentiert das Treiben immer wieder mit Bildern von
Hühnern, deren Verhalten nur gegeneinander gerichtet ist; eine deprimierende
Dimensionierung des menschlichen Lebens. Selbst Bunuels vergleichbare Filme haben
selten ein solches Gefühl der Trostlosigkeit, der Hoffnungslosigkeit eingegeben.
Die Schlussbilder zeigen ein Kamel, das sich immer wieder zu erheben sucht und
dem es nicht gelingt, die Vorderbeine aufzurichten. Ein Zwerg steht dabei und
lacht dazu schauerlich. Wir sollten uns nicht in heile Welten flüchten, wir sollten
unser sinnloses Verhalten durchschauen lernen. Erwin Schaar (Fd)

Land des Schweigens und der Dunkelheit

BRD 1971. Produktion: Werner-Herzog-Film (86 Min.); Regie und Buch: Werner
Herzog; Kamera: Jörg Schmidt-Reitwein; Musik: Johann Sebastian Bach, Antonio
Vivaldi; Darsteller: Fini Straubinger u. a.
Unter den jungen Filmregisseuren des In- und Auslands ist Werner Herzog einer
der eigenwilligsten und originärsten; die Urteile über ihn hängen ausnahmsweise
einmal nicht so sehr vom «Lager» des jeweiligen Kritikers ab. Herzogs Filme,
befremdende, lyrische Visionen, entwerfen einen eigenen, in sich geschlossenen
Kosmos, der sich für kein System, für keine Ideologie vereinnahmen lässt —- auch
«Land des Schweigens und der Dunkelheit» widersetzt sich diesem Zugriff, darauf

134



werden sich Kritik und Zustimmung gleichermassen gründen. Auch dieser Film
erzeugt Irritation, auch hier werden Destruktionen geschildert, die zerstörte,
hermetisch abgeschlossene Welt taubblinder Menschen, aus der auszubrechen Erlösung

bedeutet. Man kann das durchaus als transzendente Dimension verstehen: die
taubblinde Fini Straubinger, in den ersten Szenen des Films noch erschütternd
hilfsbedürftig, wird immer stärker zur Erlöserfigur, die fast stellvertretend ihr Leid
überwunden hat, so sehr sie auch dabei auf Beistand angewiesen ist. Als Persönlichkeit

von unendlicher Liebesfähigkeit und Geduld, voller Bereitschaft, auf ihre
Umwelt einzugehen, ist sie stark genug, anderen Taubblinden zu helfen.
Natürlich sollte sich eine Deutung dieses Films nicht in Metaphysik versteigen,
doch «Land des Schweigens und der Dunkelheit», obwohl zunächst eine
«Dokumentation», muss im Zusammenhang mit den anderen Werken Herzogs gesehen
werden. Man darf da keinen Agitationsfilm für karitative Zwecke erwarten, ebensowenig

wie einen medizinischen Report, dafür nimmt Herzog seine Menschen viel
zu ernst und gibt ihnen immer wieder Gelegenheit, ihre eigene Persönlichkeit in
den Film einzubringen, ungeachtet aller künstlerischen Ambitionen. (Dieser
Respekt entkräftigt auch den unberechtigten Vorwurf der Inhumanität!) Behutsame
Zärtlichkeit kennzeichnet Herzogs Haltung; er «verwendet» die Menschen nicht,
sondern macht ihre Welt zugänglich, obwohl sie im Grunde weder verbalisiert
noch illustriert werden kann. Die Genauigkeit, mit der Herzog von der taubblinden
Frau Straubinger und ihren Begegnungen mit der Umwelt berichtet, bringt
selbstverständlich auch eine soziale Dimension in den Film; man sieht, wie sich die
Gesellschaft schuldig macht durch Vernachlässigung der Benachteiligten. Der
taubblinden Else Fährer etwa hat man anstelle einer Spezialbehandlung nur den
Aufenthalt in einer Irrenanstalt «ermöglicht», wo sie ihre Kommunikationsfähigkeit
wohl erst verlor; Fini Straubinger jedoch versucht, auch mit ihr in Verbindung zu
treten. «Oft heisst es ,nicht ansprechbar', doch da bin ich immer sehr miss-
trauisch», erklärte Frau Straubinger in einer Diskussion anlässlich dieses Films,
und gestand: «Einsamkeit ist das Furchtbarste, was ein Taubblinder mitmachen
kann». Herzogs Film ist da zugleich eine Studie über Kommunikation und ihre
Bedeutung für den Menschen. Wenn Frau Straubinger dem 22jährigen Wladimir
begegnet (der wohl «schockierendste» Kranke in diesem Film), und ihn vorsichtig'
ertastet, sagt sie, «ich zeig ihm bloss, dass er weiss, 's ist jemand da», und an
einer anderen Stelle: «Wenn Sie meine Hand auslassen ist es, als wären wir
tausend Meilen weit voneinander entfernt». Kommunikation, auf den Tastsinn reduziert,

bedeutet doch immer — zugleich mit der Erfahrung der Welt —
Menschwerdung oder Geburt. Wie schmerzlich dies zugleich sein kann, welcher Gewalt
und Liebe es dazu bedarf, sieht man bei der Erziehung des jungen Harald in einem
Spezialkrankenhaus in Hannover. Das Gegenteil, das «Hineingestossenwerden ins
Land des Schweigens und der Dunkelheit» (Straubinger), erlebt man bei dem Fall
des Bauern Heinrich Fleischmann, der lange Zeit unglaublich vernachlässigt worden

war und bei «den Tieren im Stall» Zuflucht finden musste: er weicht dem
Kontakt mit den Menschen aus, hilflos, zärtlich betastet er einen Baum.
An einigen Stellen verlässt Herzog die Grenzen der Dokumentation, doch ohne
«künstlerische Eingriffe», sondern um der Erfahrung willen. Die Musik etwa ist
keine sentimentale Untermalung, auch wenn sie gerade an den «gefühlsbetonten»
Stellen des Films einsetzt. Musik hören — das ist vielleicht die einzige analoge
Erfahrung des gesunden Menschen, die sich ebenso wenig verbalisieren lässt wie
zum Beispiel die Erfahrungen eines taubblinden Jungen, der das warme Wasser
einer Dusche auf seinem Körper spürt. Herzogs Methode, zu der auch die als
Zwischentitel verwendeten Zitate der Fini Straubinger (zur Akteinteilung) gehören,
bewirkt im Vordergrund einen konsequenten Abbau des Schocks, der oft hilfsbereiten

Menschen im Wege steht; gleichzeitig wird durch die Gestaltung der Film
um Dimensionen erweitert. Herzog hatte die Anregung auf einer VDK-Tagung
erhalten, als er an seinem Kurzfilm «Behinderte Zukunft» arbeitete. «Erst finde ich,
dann fange ich zu suchen an», sagte einmal der Künstler Picasso von sich; dies
dürfte auch auf den Künstler Herzog zutreffen. Günther Pflaum (Fd)

135



Fata Morgana

BRD 1970. Produktion: Werner-Herzog-Film (78 Min.); Regie und Buch: Werner
Herzog; Kamera: Jörg Schmidt-Reitwein.

Von den Filmen Werner Herzogs entzog sich bislang keiner so konsequent der
Beschreibung und Deutung wie «Fata Morgana», er ist befremdender, faszinierender

und abweisender als die anderen Arbeiten des Regisseurs — und steht doch
mit ihnen in Zusammenhang, als Schilderung einer gefährdeten oder zerstörten
Welt. Fata Morgana, das ist Luftspiegelung, Illusion, Vision, Alptraum, Bilder, die
nur für Sekunden entstehen und sich doch unauslöschlich einprägen können.
Zwischentitel, als Kapiteleinteilungen, verweisen auf eine Menschheitsgeschichte:
Schöpfung; Paradies; Goldenes Zeitalter. Doch was man nach diesen Titeln hört
und sieht, ist das Gegenteil, Zerstörung. Anfang und Ende berühren sich dabei.
In archaischen Landschaften begegnet man den Spuren und Resten westlicher
Zivilisation, sie verlaufen sich buchstäblich im Sand. Nach dem ersten Titel sieht
man ein Flugzeug landen, siebenmal annähernd gleiche Einstellungen. Verweise
auf die Schöpfungstage? Beim siebten Mal setzt Musik ein: Kyrie eleison. Am
Horizont verschwimmt ein sich bewegender Schatten in der flirrenden Hitze; dann
die Stimme einer Märchenerzählerin (die Filmhistorikerin Lotte Eisner); sie berichtet

einen aztekischen Mythos von der Schöpfung, die beim ersten Mal fehlgeschlagen
ist. Man sieht das Feuer einer Bohrstation gegen den Himmel lodern, dann ein

Flugzeugwrack, ausgebrannt. Der Mythos vom Entstehen wird von Bildern
abgestorbenen Lebens begleitet: Tierkadaver, die grandiose Einsamkeit der Sahara,
eine apokalyptische Landschaft, gespenstische Dörfer, fremdartige Menschen. Es
gibt unter ihnen keine Kommunikation, nur einige halbirre Monologe, manchmal
von höhnischem Gelächter begleitet; irritierend auch, wie fremd diese Menschen
der Kamera gegenüberstehen. Vom Paradies wird erzählt: «Dort gibt es Landschaften

auch ohne tieferen Sinn Das Paradies ist für jeden zu haben», doch dann,
wie ein Schock, «im Paradies kommen Menschen schon tot auf die Welt». Ein
alter Mann spricht unverständliche Sätze in Richtung Kamera; wieder sieht man
Tierleichen, unvorstellbar öde Traumlandschaften, maskenartige Gesichter in Licht
und Staub, Tiere. Ein Mann mit einer Gletscher- oder Sandbrille hält einen Waran
vor die Kamera, doziert wahnsinnige Sätze. Und Negerkinder sagen einen ihnen
unverständlichen Satz auf: «Der Blitzkrieg ist Wahnsinn». Dann das Goldene
Zeitalter: In einer öden Bar singt ein Schlagzeuger mit verzerrter Stimme ins
übersteuerte Mikrofon, begleitet von einer alten Frau am Klavier. Eine Prozession zu
einer Kirche, dann Erdhöhlen oder Gräber, hektisch gestikulierende Menschen
versuchen, ihnen zu entrinnen. Man beobachtet einen absurden Vortrag im Stil
eines Reiseführers, der Vegetation aus dem Blumentopf präsentiert, dann eine
absurde Beschreibung einer Schildkröte. Gegen Ende wird die Landschaft zum
abstrakten Muster, vom Flugzeug aus aufgenommen. «Ohnegleichen ist der Friede
im Goldenen Zeitalter. Der Krieg ist vom Frieden totgesagt. Nichts ist gross als
der Sand .» Die absurden Texte des zweiten Teils wirken wie eine ironische
Distanzierung, doch das Gelächter, das sie auslösen, ist wie ein Echo auf die
Bilder: auch die Landschaften sind hier nicht real, bekommen erst durch den Film
ihre eigene Existenz, doch sie bleiben «Landschaften ohne tieferen Sinn».
Herzogs Paradies, die Spiegelung der Fata Morgana, ist ein Nirwana, beruht auf
dem Auslöschen jeglicher Existenz und Bedeutung. «Im Paradies kommen
Menschen schon tot auf die Welt». Ein nihilistischer Standpunkt? In der Darstellung
des Nirwana liegt bereits die Überwindung, und vielleicht ist es gar nicht zufällig,
dass Herzog anschliessend in «Land des Schweigens und der Dunkelheit» am
Beispiel der taubblinden Fini Straubinger die Überwindung des Nirwana so fasziniert
beoachtete. Fata Morgana» ist die Vision einer sinnentleerten Welt, quälend, aber
auch bestürzend schön als Illusion; wer sich ihr ausliefert, sieht nie zuvor Gesehenes.

Die Erfahrungen, die der Zuschauer mit diesem Film macht, sind Erfahrungen
der Irritation und des Wiedererkennens, Erschrecken und Erinnern zugleich. GP (Fd)

136


	Filmbesprechungen

