
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 9

Rubrik: Filmbesprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filmbespreehungen

La salamandre III. Für Erwachsene

Produktion: Schweiz (Alain Tanner, Prod. Svociné); Verleih: A. Tanner, rue Carteret

7, 1200 Genève. Regie: Alain Tanner, 1971; Buch: A. Tanner, John Berger;
Kamera: Renato Berta, Sandro Bernardoni; Musik: Patrick Moraz, «Main Horse Airline»;
Darsteller: Bulle Ogier, Jean-Luc Bideau, Jacques Denis, Véronique Alain, Daniel
Stuffel, Marcel Vidal, Violette Fleury, Dominique Catton u. a.

Nach Alain Tanners drittem «grossem» Film ist es erlaubt, von einer Entwicklung,
einer Kontinuität im Schaffen des Westschweizers zu sprechen. Von «Les Apprentis»

(Fb 7/64), wo sich Tanner noch mit einem dokumentarischen Stoff beschäftigte,
über «Charles mort ou vif» (Fb 3/70, 2/71), den mit bescheidenen Mitteln realisierten
Spielfilm-Erstling, führt eine aufsteigende Linie zu «La salamandre». Mit dieser
neuen Arbeit, die bisher in Cannes, Berlin und am Luzerner «Film-in» gezeigt, aber
noch von keinem Schweizer-Verleih in sein Programm aufgenommen wurde, leistet
sich Tanner nunmehr ein komplexeres Drehbuch und grössere Ausführlichkeit.
Geblieben ist der dokumentaristische Ansatz, vor allem in der Spiegelung der
Lebensverhältnisse unseres Landes. Hinzugekommen ist eine grössere Vielfalt von Nuancen

und Akzentuierungen, ein erweiterter Spielraum zwischen heftiger Bitterkeit
und entkrampfendem Humor in der Auseinandersetzung mit diesen Verhältnissen.
Zwei Autoren arbeiten an einem Fernseh-Drehbuch, dessen Idee von einem «fait
divers», einer Zeitungsnotiz stammt. Pierre, der Journalist, möchte durch Befragung
der Beteiligten herausfinden, was die polizeiliche Untersuchung nicht klären konnte:
Ob das Mädchen Rosemonde seinen Onkel mit dem Karabiner angeschossen hat
(wie dieser behauptet), oder ob der alte Mann sich beim Reinigen seiner Ordonnanzwaffe

selber verletzt hat. Paul, der Schriftsteller, möchte dagegen die Geschichte
«erfinden», ohne davon mehr zu kennen als eben diese offene Frage. Zwei Methoden
der Annäherung an die Wirklichkeit stehen sich gegenüber. Keine aber kommt zum
Erfolg. Das Drehbuch bleibt am Schluss des Films ungeschrieben.
In den Bemühungen der beiden Männer, in ihren Auseinandersetzungen, reflektiert
Tanner das Verhältnis zur Wirklichkeit, wie es ihn als Künstler beschäftigt. Sein Film
bezieht auf diese Weise sich selber in seine Fragestellung mit ein. Tanner folgt dabei

nicht einfach einer modischen Gepflogenheit. Seine Selbstreflexion ist nur eine
andere Seite der einen, gleichen Frage nach dem Menschen, dem Individuum und
seiner Identität. Die «Wahrheit über Rosemonde» bleibt Frage, auch für den Film.
Sie liegt, etwas verkürzt gesagt, nicht in einem kriminalistischen Geheimnis, sondern
in der Freiheit des Mädchens zur Selbstverwirklichung, die von vielen Seiten
bedroht ist — auch vom Film her.
Rosemonde ist keine verkannte Heldin, sondern eine bedauernswerte junge Frau,
die ihren Platz im Leben, in der Gesellschaft nicht findet. Das liegt zum Teil an ihrer
Herkunft und an ihrem Wesen, von denen im Film die Rede ist. Ebenso wichtig sind
aber die Einflüsse ihrer Umgebung, die mit einer gewissen Unduldsamkeit auf ihre
Eigenart reagiert und sie mit Klischees wie «verwahrlost» oder «labil» abstempelt.
Dahinter steht, wie deutlich in der Figur ihres Onkels zutage tritt, eine Abwehrreaktion

gegen die Infragestellung von Ordnungs- und Wertvorstellungen, als die
Rosemondes Verhalten empfunden wird.
Die Einengung des Einzelnen durch die Gesellschaft ist zunächst ein Thema von
durchaus allgemeiner Bedeutung. Tanner sieht hier aber auch ein spezifisches
Problem unseres Landes. Sein gespanntes Verhältnis zur Schweiz stellt er deutlicher

182



heraus als in früheren Filmen. «Wir haben der Schweiz den Rücken gekehrt», sagt
etwa Paul zu Beginn des Films, als er seine Wohnung am äussersten Rand des Kantons

Genf erläutert. Dabei ist «die Schweiz» nicht nur das Territorium innerhalb der
Grenzpfähle. Zu ihr gehört auch der Mann mit dem Karabiner, mit seiner Liebe zu
dieser Waffe, seinen Aktivdiensterinnerungen und der selbstgewissen Empörung
über seine Nichte. Eine ganz verkalkte Igelstellung scheint sich in dem Begriff zu
verkörpern. Sie findet in der Figur des Zivilverteidigungsbuch-Kontrolleurs ihre
sarkastische Karikierung: Eine Mentalität der bürokratisch organisierten Abwehr und
der ängstlichen Bewahrung in stickiger Enge.
«La salamandre» ist, trotz der eminent politischen Seite des Themas, freilich nicht
ein ideologisierender Film. Im Gegenteil hält Tanner zu solchen Tendenzen, auch
wo er mit ihnen sympathisiert, ironische Distanz. Er geht vom Menschen aus, den er
nicht einem Gedankensystem unterordnen will, sondern nach dessen Möglichkeiten
der Selbstverwirklichung er frägt. Mehr als diese — die Möglichkeiten der beschreibenden

Beobachtung und der diskursiven Erörterung verbindende — Fragestellung
braucht es nicht; dass sie kritische Impulse auslöst, kann nur denjenigen überraschen,

der in der besten aller Welten zu leben glaubt. (Vgl. Fb-Interview S. 196).
Edgar Wettstein

Vidas secas II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Brasilien (Herbert Richers, Luiz Carlos Barreto, Danilo Trelles); Verleih:
Monopole Pathé; Regie: Nelson Pereira Dos Santos, 1963; Buch: N. P. Dos Santos,
nach dem gleichnamigen Roman von Graciliano Ramos; Kamera: L. C. Barreto, José
Rosa; Darsteller: Atila lörio, Maria Ribeiro, Orlando Macedo, Jofre Soares, die Kinder

Gilvan und Genivaldo und der Hund Baleia.

Nelson Pereira Dos Santos, Rechtsanwalt und Journalist, heute 44 Jahre alt, schrieb
das Drehbuch nach dem 1938 erschienenen Roman «Vidas secas» von Graciliano
Ramos. Berichtet wird die permanente Flucht Fabianos, eines armen Landarbeiters,
seiner Frau Sinha Vitoria und seiner beiden kleinen Söhne vor Trockenheit und Hunger,

vor Ausbeutung und Behördenwillkür. Fabiano bleibt noch im Angesicht der
Mächtigen und ihrer Demütigungen ergeben, er lehnt sich nicht gegen die ihm
auferlegten Drangsale auf. Sein Fatalismus, dem ein Hauch bitteren Optimismus
beigemischt ist, kontrastiert mit dem verzweifelten Ehrgeiz seiner Frau, einem legitimen
Ehrgeiz freilich: einmal, so formuliert Sinha Vitoria ihre Forderungen am Ende des
Films, «wollen auch wir wie Menschen leben». Diese Forderung und ihre Nichterfüllung

sind Thema und Botschaft des Films. Erzählt wird das alles an Hand des Neben-
einanders von Hunger und Prasserei, von Armut und Wohlergehen, von Dulden und
Prügeln, von Ohnmacht und Macht. Erzählt wird es optisch, mit den Mitteln einer
gagfreien Kamera, dokumentarisch streng, auf wesentliche Zeichen und Vorfälle
begrenzt.
Der Wunsch, einmal wie Menschen zu leben: Von den ersten mageren Einkünften
kleiden sich Fabiano und seine Familie ein, aber Sinha Vitoria geht einen Schritt
weiter, sie kauft sich einen Sonnenschirm, Zeichen bescheidenen «Luxus». Die Willkür:

Fabiano wird von einem Polizisten unprovoziert gepeinigt und anschliessend
unter dem Vorwand der «Beamtenbeleidigung» ins Gefängnis geworfen und
ausgepeitscht. Die Demütigung: Der Gutsherr, in dessen Diensten Fabiano arbeitet,
betrügt ihn um einen Betrag, der für den Gutsherrn eine Lappalie, für Fabiano ein kleines

Vermögen bedeutet.
Nelson Pereira Dos Santos erzählt seine Geschichte mit ruhiger, nüchterner,
sachlicher Dokumentar-Kamera, er registriert die Dinge unpolemisch und erzielt gerade
durch diese scheinbare Beschränkung seine Wirkung. Gesprochen wird (wie in
Ramos' Erzählung) nur wenig, das Wenige freilich erhellt Situationen, zeichnet Charaktere,

nie verdrängt das Wort das Bild; es bleibt stets nur Ergänzung. Dos Santos'
Film ist so bildstark angelegt, dass er ohne weiteres als Stummfilm vorstellbar bleibt.

183



Luiz Carlos Barreto handhabt die Kamera ruhig, zuweilen in überzeugender Unbe-
weglichkeit (wie Ozu), lässt sie Zeuge der Vorgänge sein, die nicht wirken, als seien
sie fotografiert worden, sondern als spielten sie sich in diesem Augenblick (dem der
Vorführung) erst eigentlich ab. Und unablässig sind Hunger und Hitze, Armut und
Ohnmacht optisch gegenwärtig: nicht in schöne oder schreckliche Bilder «umgesetzt»,

sondern einfach da.
Atila lörio und Maria Ribeiro, die Darsteller von Fabiano und Sinha Vitoria, sind
Fabiano und Sinha Vitoria. Bei ihnen muss im eigentlichen Sinn des Wortes von
Darstellung gesprochen werden, vom Dahin-Stellen der Personen, nicht von
Schauspielen, das heisst: für eine Schau (nur) spielen. Beide helfen dem Regisseur,
diesem Film den Charakter des Dokuments zu gewinnen, ohne dass diese Absicht auf
dem heute gern geübten Umweg über eine manipulierte Schein-Dokumentation
erreicht werden müsste.
Ein starker Film, eine überzeugende Probe des neuen brasilianischen Films, des
«cinema novo». Ein Film überdies, der die Notwendigkeit der Entwicklungshilfe
nachdenklichen Zuschauern anschaulich machen dürfte. An zwei Beispielen: Der
seelischen Not der in nackter Existenzangst lebenden Landbevölkerung des
brasilianischen Nordostens und der stellenweise zu primitivem Aberglauben pervertierten

tiefen Religiosität der Einfältigen. (1964 erhielt «Vidas secas» am Festival
von Cannes den Preis des OCIC und der Internationalen Vereinigung der Studiokinos;

vgl. Titelbild und Cannes-Bericht in Fb 6/64.) P. F. G.

Vanishing Poinl (Fluchtpunkt San Francisco) III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: USA (Cupid); Verleih: Fox; Regie: Richard C. Sarafian, 1970; Buch:
Guillermo Cain, nach einer Idee von Malcolm Hart; Kamera: John A. Alonzo; Musik:
Jimmy Bowen; Darsteller: Barry Newman, Dean Jagger, Cleavon Little, Victoria Mediin,

Paul Koslo, Bob Donner, Timothy Scott, Gilda Texler u. a.

Die Story ist einfach und gradlinig, doch durchzieht den Film von Anfang bis Ende
eine verhaltene Spannung. Es ist mehr eine innere Spannung, mehr eine Frage nach
dem Wie und Warum als nach dem Ob, da von vorneherein feststeht, dass der «letzte
Held Amerikas» der Unterlegene ist. In einem schnellen Auto auf dem Weg nach
San Francisco, wohin er den Wagen zu bringen hat, wobei er wegen einer Wette alle
Geschwindigkeitsbegrenzungen übertritt, löst er eine Verfolgungsjagd der Polizei
quer durch die USA aus. Durch seine tollen Fahrkunststücke die Verfolger stets
narrend, entgeht er mit Geschick und List jeder Falle, bis er vor San Francisco mit
Absicht und in rasender Geschwindigkeit auf eine Strassensperre auffährt und im
explodierenden Wagen verbrennt.
Was ist das für ein Mann, der die Polizei halb Amerikas auf seine Fersen zieht? Aus
dem Dialog sind nur vage Andeutungen zu entnehmen: Dass er in Vietnam
ausgezeichnet wurde, ein hoffnungsvoller Rennfahrer war, in den Polizeidienst trat, die
Behörden brüskierte und ging und seitdem ruhelos unterwegs ist. Er nimmt Rauschgift

in geringen Dosen, wirkt aber stets nüchtern, melancholisch. Die Frage nach den
Gründen seines Gejagtwerdens ist zugleich eine Frage nach der Absicht des Films.
Vordergründig geht es um eine durch akrobatische Fahrkunststücke faszinierende
Verfolgungsjagd, doch die Autoren wollen mehr als Oberflächenspannung; sie
benutzen den Rennfahrer und seine halsbrecherischen Ausbrechversuche als
verführerisches, aber auch fragwürdiges Symbol für ein von Zwängen freies Leben in
einem freien Land. Sein Schicksal beweist, dass die Widerstände zu gross, die
Totengräber der Freiheit zu mächtig sind. Das wird an Randereignissen deutlich
gemacht, die die Fahrt des einsamen Helden markieren: Die Eingangsszene, in der
noch unklar ist, worum es geht, überträgt bereits die Stimmung einer latenten
Gefahr, weniger durch die drohend ins Bild kommenden Schaufelbagger, als durch
nebensächliche Details: träge und doch lüstern-neugierige Männer hinter Fenstern,

184



eine Mutter, die ihr Kind festhält, die sich endlos dehnende in der Hitze flimmernde
Strasse.
Dieselbe lähmende Stimmung über der Szene, die diezweite Hauptfigurins Bild bringt:
Super Soul, den blinden Disc-Jockey, dessen Musik und emphatische Reden Kowalskis

Fahrt begleiten und der ihn durch Tips über die Operationen seiner «Gegner»
unterrichtet, bis eine Meute Weisser den «Nigger» und seine Kollegen brutal
zusammenschlägt, den Sender demoliert und durch Imitation der Stimme Super Souls
versucht, Kowalski in eine Falle zu locken, was ein Hippie vereitelt. — Dann die Gruppe
der Polizisten, die ihre Wagen zu einer Strassensperre aufgebaut haben und statt
auf Kaninchen ihre Jagdlust nun auf den «Verrückten» richten und geprellt desto
gieriger werden. — Weiter die Sektenanhänger in der Wüste, die sich verzückt und
wirklichkeitsfern von einem Scharlatan ausnützen lassen: Flucht der an der
Wirklichkeit Leidenden beziehungsweise Scheiternden in eine imaginäre heile Welt;
Isolation statt eines Versuches der Veränderung. — Die damit korrespondierenden
inneren Auseinandersetzungen des Outsiders erscheinen in Rückblenden;
Blitzlichter auf die Vergangenheit, die geschickt mit dem realen Geschehen verbunden
sind: ein geglückter Coup gegen die Verfolger zum Beispiel im Gegenschnitt zu
einem Unfall beim Rennen.
Der Film ist atmosphärisch ungeheuer dicht, zugleich irreal und beklemmend wirklich.

Daran hat die faszinierende Fotografie keinen geringen Anteil. Die meist in
Totalen aufgenommenen Fahrten über endlose Strassen, die Freiheit und Weite
symbolisieren, stehen in Kontrast zu den Halbnah- und Nahaufnahmen, mit denen
das Geschehen am Rande aufgezeichnet wird. Eine leise romantische Stimmung
liegt über dem Ganzen, Easy-Rider-Sehnsucht, die aber stets verhalten bleibt, nicht
dominiert. Erschreckend die Eskalation der Gewalt: Wie aus nichts sich Aggression
entwickelt, wie das Jagdfieber ansteckt und nicht mehr zu zügeln ist. Emotionen
regieren, Vernunft bleibt auf der Strecke. Die Fahndungsstelle in San Francisco ist
mit weiblichen Beamten besetzt. Frauen sind die letzten Jäger des letzten freien
Menschen. Anspielung auf das amerikanische Matriarchat? Aus vielen Bruchstücken
fügt der Film sein Bild von Amerika zusammen, bitter und kritisch, aber auch mit hellen

Punkten, die Hoffnung zulassen. -er

Le genou de Claire (Claires Knie) II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Frankreich (Les Films du Losange, Barbet Schroeder &. Pierre Cottrell);
Verleih: Idéal; Buch und Regie: Eric Rohmer, 1970; Kamera: Nestor Almendros;
Darsteller: Jean-Claude Brialy, Aurora Cornu, Béatrice Romand, Laurence de Mau-
naghan, Michèle Montel, Gérard Falconetti, Fabrice Luchini.

«Le genou de Claire» ist die fünfte der sechs «moralischen Geschichten», an denen
Eric Rohmer, einst Chefredaktor der «Cahiers du cinéma», seit 1963 arbeitet und die
er bis 1973 mit «L'amour, l'après-midi» abschliessen will. In unsere Kinos gekommen
sind bisher «La collectionneuse» (Fb 11/69) und «Ma nuit chez Maud» (F 12/70),
während die beiden ersten Werke, «La boulangère de Monceau» und «La carrière
de Suzanne» in der Schweiz noch nicht in den Verleih gekommen sind.
Auf die Frage, wie er auf den Gedanken seiner «moralischen Geschichten» gekommen

sei, antwortete Eric Rohmer: «Einerseits, weil ich Lust hatte, einer Idee in
mehreren Filmen zu folgen, andererseits, weil ich glaubte, es sei in dieser Form leichter
als in einer anderen zu erreichen, dass Publikum und Produzenten meine Idee respektieren.

— Was ich «moralische Geschichte» nenne ist nicht eine Geschichte mit
Moral, sondern eine Geschichte, die weniger das beschreibt, was die Leute tun,
sondern das, was in ihrem Geist passiert, wenn sie es tun — eine Kino, das Seelen-
zustände malt, die Gedanken ebensosehr wie die Handlungen. Meine moralischen
Geschichten zeigen nicht Menschen, die abstrakte Ideen darlegen, sondern
Menschen, die das ausdrücken, was sie von den Beziehungen zwischen Mann und Frau
denken, von der Freundschaft, von der Liebe, vom Begehren, von der Art, das Leben

185



aufzufassen, vom Glück, von der Langeweile, von der Arbeit und Freizeit usw.» Allen
sechs Filmen liegt die gleiche Konzeption zugrunde: Ein Mann zwischen zwei Frauen.
Während er die erste sucht oder bereits gefunden hat, begegnet er der zweiten.
Diese Begegnung ist das Thema jedes Films, an dessen Schluss der Mann jeweils
wieder zur ersten zurückkehrt.
«Le genou de Claire» spielt am See von Annecy, wo der 35jährige französische
Diplomat Jérôme seine Sommerferien verbringt. Er steht kurz vor der Heirat mit Lu-
cinde, einer Schwedin, die im Film nur auf einer Foto gegenwärtig ist. Jérôme trifft
seine alte Freundin Aurora, eine rumänische Schriftstellerin, die auf psychologisch
delikate Stoffe aus ist. Sie macht ihn mit zwei Halbschwestern bekannt, der knapp
16jährigen, dunkelhaarigen Laura und der etwas älteren, blonden Ciaire. Teils
angestiftet von Aurora, die an einem Roman, der die Beziehungen zwischen einem
Erwachsenen und einer Jugendlichen behandelt, arbeitet, teils aus eigenem Antrieb,
seinen Charme — gesichert durch seine Bindung an Lucinde — noch einmal spielen
zu lassen (sozusagen als Test seiner männlichen Fähigkeiten, Ausstrahlung und
Eitelkeit), beginnt er mit den beiden Mädchen zu flirten. Sich selbst aus ironischer
Distanz betrachtend, lässt er sich auf ein wenig sympathisches und nicht ungefährliches

Spiel ein. Bei Laura, dem quicklebendigen, intelligenten Backfisch, erlebt er
eine Explosion mädchenhafter Leidenschaft; aber nach dem ersten Kuss lässt sie
ihn stehen und wendet sich einem gleichaltrigen Freund zu. Komplizierter wird es
mit Ciaire, die ihn von ihrem ersten Auftreten an stark fasziniert. Sie verhält sich ihm
gegenüber jedoch abweisend und beschäftigt sich nur mit ihrem jungen Freund, was
für Jérôme erst recht eine Herausforderung darstellt. Seine Chance kommt erst, als
er ihr die Untreue ihres Freundes glaubt beweisen zu können und sie zum Weinen
bringt: Jetzt endlich darf er ihr Knie berühren, den Brennpunkt all seines Werbens
und Begehrens. Während diese Berührung Ciaire als Geste des Trostes erscheinen
mag, bedeutet für Jérôme diese Besitznahme des Knies als pars pro toto die höchste
Erfüllung seiner Wünsche und narzisstischen Eigenliebe.
In «Le genou de Claire» variiert Rohmer seine Grundkonzeption: Die Frau, der
Jérôme hier begegnet, ist verdoppelt (Laura, Ciaire) oder sogar verdreifacht, wenn
man auch Aurora dazu nimmt. Jérôme glaubt souverän mit seinen Gefühlen und
denen anderer spielen und experimentieren zu können, weil er zu wissen glaubt, dass
ihn diese Beziehungen nicht wirklich aus dem Geleise bringen können. Es gibt hier
nichts Dramatisches, denn keinen Moment wird etwas wirklich in Frage gestellt. Er
erprobt und bereichert nur sein Denken und Fühlen, sammelt Erfahrungen, ohne an
die Gefährdung anderer zu denken.
Rohmers Film ist hervorragend fotografiert und gespielt (grossartig die junge Béatrice

Romand als Laura), jedoch kommt dem Wort, dem Gespräch die überwiegende
Bedeutung zu. Es ist ein Konversationsfilm in bester französischer Tradition, geistreich

und geschliffen, funkelnd vor Esprit und für Freunde dieser Art Filme ein
intelligentes Vergnügen. ul.

Truffaut-Filme im Filmkreis Baden

Im 19. Filmkreis-Zyklus werden im Kino Royal, Baden, gezeigt: L'enfant sauvage
(26. August bis 1. September), Jules et Jim (2. bis 5. September), Les 400 coups (16.
bis 18. September) und Domicile conjugal (23. bis 26. September).

«Mein Kampf» ungekürzt in Zürich

Am Montag, 27. September, wird im Kino-Studio Uto (Tel. 01 -23 92 53) in Zürich
die ungekürzte Fassung von «Mein Kampf» mit anschliessender Diskussion in
Anwesenheit des Regisseurs Erwin Leiser aufgeführt. Billette sind im Vorverkauf
ab sofort beziehbar, keine erhöhten Preise.

186



Ungarische Filme sind bei uns — völlig zu
Unrecht — nur ganz wenigen bekannt. Die
schweizerische Erstaufführung des vierten
Spielfilms von Istvân Gaâl, «Die Falken»,
im Rahmen des Film-in Luzern (siehe Fb
7/71) bietet nun Gelegenheit, etwas näher
auf diesen Film einzutreten. Inzwischen wurde
er auch in Basel — Filmklub «Le Bon Film»
— gezeigt, und er ist auch für eine Ungarische

Filmwoche vorgesehen, auf die wir im
Fb-Flash dieser Nummer hinweisen.

Magasiskola (Die Falken)

Produktion: Ungarn (Mafilm Budapest, Studio

4); Verleih: noch offen; Regie: Istvân
Gaâl, 1970; Buch: I. Gaâl, nach dem Roman
von Miklos Meszoly; Kamera: Elemer Ra-
galyi; Musik: Andras Szöllösy; Darsteller:
Ivan Andonov, György Banffy, Judit Meszleri
und andere.

Langsam schwenkt die Kamera über die Pussta — diese Weite, Gras, bis zum
Horizont nur Gras; ein Schienenstrang kommt ins Bild, auf dem eben eine Dampflok

zwei Wagen heranpustet. Die noch immer schwenkende Kamera geht mit dem
jungen Mann, der aus dem Zug gestiegen ist, mit und zu Pferd wird nun ein
bärtiger Mann in den mittleren Jahren, der ein zweites Pferd an der Leine führt, sichtbar:

«Der Zug hatte Verspätung. — Es stösst etwas nach links, aber Sie werden
damit zufrieden sein. Mein Name ist: Lilik.» — «Somosköi», antwortet der Junge
und auf geht's.
Bei einem Grenzpfahl zu seinem Anwesen unterbricht Lilik den Ritt; er will dem
Fremden die von ihm selbst gemalte Tafel zeigen, stellt aber fest, dass sie von
Bauern der Umgebung mit Kot beschmiert wurde, und flucht: «Wenn ich nur wüsste,
woher dieser Hass stammt. Man kann nie wissen, was man zu erwarten hat und
wann. Tut es der Neid? Oder macht sie etwas anderes wütend?»
«Das ist meine Luft-Gendarmerie. Das sind die drei Offiziere, meine besten Falken.
Die andern sind nur gemeine Soldaten, aber auch die bringen mir keine Schande»,
erklärt Lilik dem Jungen nicht ohne Stolz, nachdem sie ins Gehöft eingeritten,
von den Pferden gesprungen und unmittelbar auf die Falken zugegangen sind.
Der Junge, ein Ornithologe (Vogelkundler), kam aus der Stadt auf das Anwesen,
um das Leben der Vögel zu studieren. Hier leben ausser Lilik — dem Leiter und
autoritären Führer der Versuchskolonie —, seiner Frau Theres und seinen vier
Gehilfen, nur Tiere — meist Raubvögel, dressierte Falken, die unter Anleitung der
Falkner die wirtschaftlich schädlichen Vögel der Umgebung ausrotten sollen.
Obwohl der Film die Abrichtung der Vögel und das Leben der kleinen Gemeinschaft

auf dem Anwesen ausserordentlich präzis schildert, wird — wohl jedem
Zuschauer — sofort klar, dass es sich trotzdem nicht um einen Dokumentarfilm
handelt. Auf die Frage: «Rechneten Sie mit der eventuellen Gefahr, dass 'Die
Falken' — ein Werk, dessen Geschehnisse sich um die Falknerei drehen, um die
Abrichtung der Falken als Beruf und Leidenschaft — ein sogenannter
populärwissenschaftlicher Film wird?», antwortete Istvân Gaâl: «Nein, ich fürchte dies
nicht, die anderen eher. Während meiner Arbeit hatte ich viele Vorurteile zu
bekämpfen. Aber ich wusste, dass mein Film nicht von Tieren, sondern von
Menschen erzählt. Es fiel mir gar nicht ein, unter dem Mantel der Anthropomorphie

187



über die Tierwelt zu berichten. Das Thema über die Abrichtung der Falken diente
mir nur als Vorwand.» — «Als Vorwand zu was?» — «Zur parabelhaften Darstellung
der menschlichen und gesellschaftlichen Relationen. Der Leiter des Falkenabrich-
tungsgeländes verfolgt mit der Abrichtung der die schädlichen Vögel vertilgenden
Falken das Ziel, dem Menschen in der Natur ein nützlicheres Gleichgewicht zu
sichern. Das erfordert aber eine unerbittliche Dressur. Eine Unerbittlichkeit, um
seine Träume — und oft nur mit dem Erfolg eines Don Quijotes — zu verwirklichen.
Der Vogel, der in dieser Relation zur Aufgabe hätte, dem Menschen zu dienen,
übernimmt die Herrschaft und erniedrigt den Menschen zum Dienenden. Der
Mensch versinkt in dem eintönigen Mechanismus der Abhängigkeit und des
aufeinander Angewiesenseins.»
Der Junge, der kommt, um die Vögel zu beobachten, dient dem Regisseur natürlich
ebenfalls als Vorwand; tatsächlich hat er diese Gesellschaft im kleinen zu
beobachten. Er vertritt den Zuschauer auf der Leinwand, lässt sich alles erklären und
stellt die Fragen: In einem Streit mit zwei Fremden, die den bei der Beute auf
seinen Herrn wartenden Falken mit Knüppel und Monteureisen angegriffen haben,
schreit Lilik: «Ich werde es Ihnen erklären, junger Mann, dass dieser Vogel eben
so viel Nutzen bringt wie Sie. Denn, wenn der Reiher Zentner von Fischen raubt,
ist das nichts? Oder die Krähen das Getreide ist das nichts? Zählt Ihnen das
Interesse des Landes nichts? Sehen Sie zuerst nach, was wofür geschieht und
verziehen Sie dann den Mund.»

Hauptfiguren und Gegenpole der Handlung
«So etwas gab es noch nicht in der Geschichte der heimatlichen Falkenjagd: Paarjagd,
mit zwei Falken. Natürlich bedarf das eines grossen Aneinander-Gewöhntseins. Zwei
Körper, aber ein Bewusstsein und eine Absicht. Und das geht nicht von selber.
Der wilde Instinkt etwa würde diktieren, dass sie über der Beute einander anfallen.
Das ist aber Anarchie. Das Wichtige ist, dass sie alles schön teilen. Und wenn
das schon geht, warum sollten sie nicht auch gemeinsam jagen? Dabei ist gar
keine Teufelskunst; es ist ganz einfach: füttere sie gemeinsam, mit ein und
demselben Aas. .» — «Das ist eine andere Art Falke. Aber auch dies sind
ausgezeichnete Kameraden. Sie vermehren sich rasch und sind nicht so empfindlich.
Was sie einmal gelernt haben, halten sie in bigotter Art. Aber das ist auch ihr
Fehler. Ich mag es nicht, wenn ein Vogel wie eine Maschine gehorcht. Er soll
auch improvisieren können — natürlich, nur im Geiste des Befehles. Taymur (ein
persischer Philosoph, in dessen Werken Lilik beinahe täglich liest) sagt: man
müsse rascher sein als die Vermehrung, sonst habe man die Anarchie am Hals.»
— «Abhängigkeit und aufeinander Angewiesensein: das ist das Wichtigste, auch
unter uns. Natürlich, wo und wann das zustande kam, das weiss ich nicht, darauf
gibt es keine vernünftige Erklärung. Das hingegen glaubt nur der Laie, dass hier
über Gewalt die Rede sei. Die Falken suggerieren mich wenigstens in dem Masse,
wie ich sie»: — solche Erklärungen gibt Lilik immer wieder ab — bei Tisch, während

der Mahlzeit, bei einem Gang zum Abrichtungsgelände, in Pausen während
der Jagd; sie ergeben sich plötzlich aus den knappen Dialogen und laufen ebenso
abrupt in kurze, befehlende Anweisungen aus. Aber diese Erklärungen wachsen
über sich selbst hinaus, skizzieren eine Weltanschauung. Eine Weltanschauung, aus
der sich eine Tagesordnung ergibt, die strengste Disziplin erfordert, die eine fast
maschinelle Regelung aller Handlungen und Tätigkeiten erzwingt — eine unbarmherzig

eingeengte Welt des blinden Gehorsams, mit dem ihr eigenen Mechanismus

der ständigen Wiederholung.
«Die dramatischste und am schwersten leidende Figur des Films ist Theres, dieses
vollblütige Mädchen, deren Aufgabe die Fütterung und Betreuung der Tiere ist.
Instinktiv fühlt sie die Unmenschlichkeit dieser unmöglichen Lebensform, bringt
aber die Kraft, sich von dieser loszureissen, nicht auf» (Gaâl). Ein Gespräch
zwischen ihr und dem Jungen entwickelt sich so: «Es ist eigenartig, dass Sie, als
Frau, sich hier wohl fühlen.» — «Und doch ist es so. Ich könnte schon gar nicht

188



anderswo leben. Ich studierte drei Jahre Skulptur auf der Akademie; mein Meister
sagte, dass meine Skulpturen leben.» — «Und Sie haben das Studium unterbrochen?»

— «Und wie! Unsinn — dass eine Statue lebt; sagen Sie mir, was daran
lebt. Aber hier, in der Kolonie, ist es anders. Hier ist alles für den Anderen. Auch
wir. Schauen Sie, voriges Jahr krepierte mir ein Iltis. Es war so, dass ich ihn unter
hundert anderen erkannt hatte. Wenn ich ihn streichelte, stellte er sich auf zwei
Beine Aber wo ist das schon?» — «Sie sagten es. Alles für den Anderen. Die
Reiher für die Falken.» — «Freilich Und dann kommen immer neue an ihre
Stelle. Alle verlangen zu essen. Mir sind alle gleich lieb. Alle haben ein und
denselben Namen. Nur die Falken haben einen eigenen Namen. Einmal raubte ein
strolchender Iltis neun weisse Mäuse. Glauben Sie, dass es Lilik aufgefallen ist?
Ich habe es gleich bemerkt.» — «Wie? Unter so vielen?» — «Weisst du, dass neun
kleine Biber geboren wurden? Ich träume oft von den Bibern auch das vorige
Mal, die Nacht vor dem Sturm: Ich räumte sie in einen grossen Korb und rannte
los, auf irgendeiner sandigen Öde, mit dem Korb auf meinem Kopf Inzwischen
rann mir der Schweiss herunter: dass ich den Kopf nicht mit einem Tuch zugedeckt
habe, wird man sicherlich merken Und dann liefst du zu mir hin und legtest
ein grosses Tuch über den Korb. Ist es nicht eigenartig?... von den Futtertieren
träume ich nie Auch von den Falken nicht: das löse, wenn du es kannst!»
— «Weil du dich selber anlügst! Du versuchst so zu tun, als würde dich dieses
Ganze nichts angehen. Du fütterst nur; du bedienst: die Tiere, Lilik, die Burschen,
mich Nein! Dich geht das nichts an Ist es wahr? Was schert dich Taymur?
Nachher wäschst du dir die Hände und fertig. Du träumst von Bibern Du irrst
dich.»

Formale Aspekte
Der Junge dient dem Regisseur auch dazu, dem Zuschauer seine eigene Position
— demgegenüber, was auf der Leinwand geschieht — deutlich zu machen. Hier
ist auch ein besonderer Hinweis auf den Einsatz der Farben angebracht. Obwohl
dies Gaâls erster Farbfilm ist — «meine bisherigen Themen erforderten die Farbe
nicht» —, bemühte er sich um eine Farbdramaturgie, die noch einmal den Inhalt
verdeutlicht; so formulierte er selbst: «Wir strebten, abweichend von den Farben
der Natur, etwas dem Gelben zu, und gegen Ende des Filmes brachten wir einen
eher bläulichen, einheitlichen Schein in die Sequenzen. Die Farbharmonie der
Umgebung und der Kostüme bestimmten die Naturgegebenheiten der Pussta, der
fahle, graubläuliche Himmel, der dürre Boden und das farblose Kolorit des von
der heissen Augustsonne versengten Grases. Klare Farben gibt es weder an den
Kleidern noch an den Bauten — nur gemischte Komplementärfarben. Allein der
Junge trägt ein Kleid, dessen Farben warm sind; die der anderen sind kalt und
leblos. Wir beabsichtigten, die Farben, die menschlichen Inhalt ausdrücken, wirkliche

Funktionen erfüllen zu lassen.»
Diese — überlegt eingesetzte — Farbverschiebung von gelb nach blau ist eines
der gezielten Details, welche die Atmosphäre des Films immer unerträglicher
machen, die den Ausbruch des Jungen aus dieser Gesellschaft beinahe unmerklich
vorbereiten; die Ausstattung seiner Kleider in warmen Farben ist ein Mittel, die
Sympathien des Zuschauers noch stärker auf den Jungen zu lenken. Dies soll
denn auch als ein Beispiel — für viele, die hier nicht mehr untersucht werden können

— stehen, wie präzis und durchdacht Gaäl die ihm zur Verfügung stehenden
formalen Mittel einsetzt. « Es war mit die aufregendste Aufgabe für mich», meint
er selbst, «durch die absolut wirklichen, mit fast peinlich genauem Mikrorealismus
komponierten Szenen, den eigentlichen Inhalt, den allgemeingültigen Gedankengehalt

durchblicken zu lassen. In den Einzelheiten strebte ich nach Einfachheit
und Klarheit. Ich bemühte mich, keine einzige Einstellung allein als symbolisch
erscheinen zu lassen. Während der Dreharbeiten zerbrach ich mir oft den Kopf,
wie ich die gegebene Szene ohne Trick am einfachsten gestalten könnte. Allein
am Anfang des Films, bei den Szenen über die Abrichtung der Falken, arbeitete

189



ich mit einer attraktiven Montage, um den Jungen, der jetzt das Abrichtungsge-
lände betritt — und durch den Jungen auch den Zuschauer —, durch den Anblick
der Falkenabrichtung zu bannen.»
Es ist klar, dass die hier versuchte Wiedergabe einiger wesentlicher Stellen nur
Abglanz sein kann, dass insbesondere auch die zitierten Dialoge die Bilder nur
ergänzen und einige Schwerpunkte setzen. Diese Bilder, die Bewegungen der
Kamera, der Rhythmus der Montage, die Farben, die Gesten der Darsteller —
ergänzt durch die Worte — schaffen jenen ganzheitlichen Eindruck, der es ermöglicht,

den Film richtig zu lesen — und dies auch ohne genau zu erfassen, mit
welchen Hilfen er geschaffen wurde, auch ohne zu überblicken, wie die Einzelheiten

zusammenwirken.

Übrigens: Es ist einfach nicht wahr, dass man etwas von Filmen verstehen muss,
um solche Filme zu «verstehen», oder besser: um das Richtige bei ihrer Betrachtung
zu empfinden! Etwas ganz anderes ist viel wichtiger: «Wenn jemand an ein Kunstwerk

mit dem Verlangen herantritt, irgendeine autoritäre Gewalt darüber oder über
den Künstler auszuüben, so ist er von einem Geist besessen, der ihn unfähig
macht, überhaupt irgendwelchen Eindruck zu empfangen. DAS KUNSTWERK
MUSS DEN BETRACHTER ÜBERWÄLTIGEN; DER BETRACHTER DARF NICHT
DAS KUNSTWERK ÜBERWÄLTIGEN. Der Betrachter muss empfänglich sein.
Er muss das Instrument sein, auf dem der Meister spielen soll. Und je vollständiger
er seine eigenen albernen Ansichten, seine eigenen Vorurteile, seine eigenen
törichten, dummen Ideen über das, was die Kunst sein soll und nicht sein soll,
unterdrücken kann, um so geeigneter ist er, das Kunstwerk zu verstehen und zu
würdigen» (Oscar Wilde). Und diese Fähigkeit, die eigenen Ansichten zu
unterdrücken und ganz hinzusehen, hinzulauschen — sich ganz einzufühlen, ist leider
viel zu oft — ganz besonders bei den Gebildeten, die ja eher eigene Vorstellungen
haben sollten — verschüttet. Deshalb auch keine Interpretation; diese Betrachtung

will Mut machen, zum spontan — und mit etwas Übung auch richtig —
Empfundenen zu stehen und nicht dazu, sich über eine gescheite Interpretation
(Faschismus läge in der Luft!) zu freuen. Walter Vian

Anmerkung:

— Die Dialoge aus dem Film wurden nach der offiziellen deutschen Dialogliste zitiert

— Das Gespräch mit Istvän Gaäl führte Vera Letay (Es erscheint ungekürzt in der «Kleinen Dokumentation

zum ungarischen Spielfilm», die der Katholische Filmkreis Zürich im Oktober 1971 herausgeben
wird.)

Dritte Welt und a.v.-Hilfsmittel

Am 3./4. November findet (bei genügend Interessenten) im Missionshaus, Missionsstrasse

21, in Basel eine Visionierungstagung für Diaserien und Tonbildschauen
statt. Sie ist dem Thema «Dritte Welt» (Mission, Religion, Kultur, Entwicklungshilfe)
gewidmet und wendet sich vor allem an Verleihstellen von a.v.-Hilfsmitteln. Es
gelangen eine Reihe von neuen Produktionen zur Vorführung. Interessenten wenden
sich an KEM, Film- und Fotodienst, Missionsstrasse 21, 4000 Basel 3.

Alphabetisches Titelverzeichnis

Das in der Juli-Ausgabe enthaltene Verzeichnis der von Januar bis Juli 1971
veröffentlichten 255 Kurzbesprechungen (Originaltitel, deutsche und — soweit bekannt
— französische Verleihtitel und Angabe der Einstufung) kann gegen Voreinsendung
von Fr. 2.— in Marken (inkl. Porto) bezogen werden bei der Redaktion «Der
Filmberater», Bederstrasse 78, 8002 Zürich.

190


	Filmbesprechungen

