
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 5

Artikel: Arbeitsbericht über das "Wettinger Fasten 71" : der Film im
Kirchenraum als Mittel der Verkündigung

Autor: Huber, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arbeitsbericht über das «Wettinger Fasten 7t»

Der Film im Kirchenraum als Mittel der Verkündigung

1. Liturgie und Verkündigung in der katholischen Karwoche

Die Feier des Hohen Donnerstags, Karfreitags und Karsamstags in der katholischen
Karwochenliturgie ist 1955 von Pius XII. — lange also vor der Liturgiereform im
Gefolge des Konzils — aus ihrer rein lateinischen und rein klerikalen Fixierung gelöst
und reformiert worden: sinnvolle Tageszeiten wurden gewählt, Wesentliches wurde
entlatinisiert, die Symbole verdeutlicht, die Gläubigen mitbeteiligt. Der Erfolg war
auf Anhieb durchschlagend. In der Vorzeit wurde das, was die liturgische Feier
wegen ihrer formalen Erstarrung und rein klerikalen Esoterik für das Volk nicht zu
leisten vermochte, durch die Karwochenpredigten ersetzt, die jeden Tag der
Karwoche vor vollen Kirchen gehalten wurden. Also: Liturgie hermetisch formalisierte
Feier der Passions- und Ostermysterien; Karwochenpredigt engagierend
materialisierte Verkündigung der Mysterien. Diese Predigtzyklen blieben auch nach den
Karwochenreformen erhalten, da man auf ihren missionarischen Gewinn nicht
verzichten wollte, obwohl dieser aus anderen Gründen stark abgenommen hat.
Manchenorts gab es traditionellerweise noch eine weitere Veranstaltung: die
«Fastenvorträge» in der Zeit zwischen Aschermittwoch und Karwoche. So auch in
Wettingen (Aargau). Hier kamen die beiden Pfarreiräte vor zwei Jahren zum Schluss,
dass diese Fastenvorträge praktisch echolos geworden seien. Der Verfasser dieses
Artikels erhielt den Auftrag zu einer Neugestaltung. 1970 wurde im nun «Wettinger
Fasten» benannten Anlass eine Trilogie «Glaube, Hoffnung, Liebe» gestaltet. Im
folgenden seien nun Konzept und Realisation des «Wettinger Fastens 71» rapportiert.

2. Karfreitag, Karsamstag, Ostern filmisch

Thema war dieses Jahr die Karwoche selbst. Unsere Plakate und unsere Artikel und
Inserate in den Tageszeitungen und im Pfarrblatt kristallisierten sich um die Fragen:
«Was hat Christus erlöst? Was heisst das: Gestorben am Kreuz? Abgestiegen zur
Hölle? Auferstanden zum Leben?» Die drei Themen, dargestellt an drei aufeinanderfolgenden

Montag-Abenden, waren also Karfreitag, Karsamstag, Ostern. Jeder der
drei Abende umfasste drei Teile: einen halbstündigen Film und ein anschliessendes
Podiumsgespräch unter vier Personen in der Kirche St. Anton und ein weiteres
Gespräch unter Interessierten im Pfarrsaal. In den Kirchenbänken wurden Blätter
aufgelegt mit einer Filmographie, Angaben über den Regisseur und Hinweisen zum
Thema und zur Gestaltung des Films.
Anstoss zu diesem Konzept war die Erfahrung, dass die Karwochenliturgie zu ästhetisch

ist und für viele die Heilstat Christi eher zu einer Geschmacksfrage als zu einer
Gewissensfrage macht, sie eher meditierend feiert als engagierend verkündet. Vor
allem wird der Blick auf das, was erlöst wird, in der liturgischen Feier fast ganz
verstellt. Und gerade diese Wirklichkeit ist nicht sakral keimfrei und liturgisch
distanzierbar, sondern in uns und neben uns, weltlich, ungeheuerlich, oft schrecklich. Wenn
diese Wirklichkeit verdrängt wird, weil sie unerträglich ist, wird auch der Glaube an
die Heilstat Christi verniedlicht. Oder wenn sie nicht ernst genommen wird, weil man
sie christlich-mechanisch für überwunden hält, wird der Glaube an die Heilstat Christi

wertlos, egoistisch, verantwortungslos. Die Absicht des «Wettinger Fastens 71»
war nun gerade die Weckung eines frischen Heilsbewusstseins und einer stärkeren
Heilsverantwortung.

105



Dieses spürbare Defizit der Karwochenliturgie sollte zum Thema des «Wettinger
Fastens 71» werden. Damit war keine Alternative gemeint, sondern eine mögliche
Ergänzung im Sinne einer Verkündigung.
«Was hat Christus erlöst?» Dieses Was liess sich wesensgemäss im Bilde zeigen.
Das ursprüngliche Konzept sah für den ersten Abend (Thema Karfreitag: «Was heisst
das: Gestorben am Kreuz?») einen Film vor, für den zweiten Abend (Thema Karsamstag:

«Was heisst das: Abgestiegen zur Hölle?») ein kurzes szenisches Spiel, für den
dritten Abend (Thema Ostern: «Was heisst das: Auferstanden zum Leben?») eine
Bildmeditation mit Lichtbildern. Die Gefahr, selbst das Opfer einer Ästhetisierung
zu werden, liess uns auf Spiel (am zweiten Abend) und Lichtbild (am dritten Abend)
verzichten zugunsten des Films für alle drei Abende.
Dem Film war jeweils die Hauptaufgabe zugewiesen: Er sollte das «Objekt» der Erlösung

vor Augen führen; er sollte zeigen, welche Wirklichkeit Christus antrifft, welche
Wirklichkeit der Erlösung harrt. Das anschliessende Podiumsgespräch unter vier
Teilnehmern sollte den Film interpretieren und skizzieren, was Karfreitag, Karsamstag

und Ostern Jesu sind und welche Verheissung sie enthalten. Aus dieser Konfrontation

sollte sodann eine innere Konfrontation des Zuschauers und Zuhörers mit der
Heilstat Christi möglich werden. Sein Glaube sollte so neue Bewusstheit gewinnen
können und seine Heilserfahrung sich in Heilsverantwortung umsetzen lassen. Wer
dieses Ereignis an sich geschehen Nesse, hätte wirklich «gefastet». Daher der Name
der Veranstaltung: «Wettinger Fasten».

3. Die drei Filme

a) Gestorben am Kreuz
Am ersten Abend zeigten wir «Nacht und Nebel» von Alain Resnais (1955) in der
deutschen Version von Paul Celan (Verleih: Cinémathèque Suisse, Lausanne, 32 Min.).
Leider ist der Film nur in 35 mm erhältlich, was ein teures mobiles Projektionsgerät
erforderte. Dieser Film über das deutsche Konzentrationslager war konkurrenzlos
der geeignetste für das Thema Karfreitag, löste aber einen gewaltigen Schock aus
(von dem weiter unten noch grundsätzlich die Rede sein wird). Er war wohl der Grund
für die geringere Besucherzahl an den beiden weiteren Abenden. Das Podiumsgespräch

(zwei Studenten, ein Mittelschullehrer, ein Theologe) geriet in Schwierigkeiten,
da Worte diesen Bildern unvermeidlicherweise nicht gewachsen waren. Es kam

an diesem Abend jedoch unverbrämt zum Ausdruck, welch extreme menschliche
Sinnlosigkeit im Kreuz erlitten wird und welche Solidarität darin liegt. Es kam aber
auch klar zum Ausdruck, dass trotz dem Kreuz von Golgotha die Kreuze bleiben.

b) Abgestiegen zur Hölle
Das Karsamstagsthema erwies sich als sehr schwierig. Der Karfreitag liess sich
mühelos im Film zeigen. Die Hölle jedoch nicht. Was ist die Hölle, in die Christus
hinabsteigt? Wir zeigten Luis Bunuels «Las Hurdes» (1932), einen Dokumentarfilm
aus den dreissiger Jahren über eine hoffnungslos verelendete Berggegend in

Westspanien (Verleih: Cinémathèque Suisse, Lausanne, 16 mm, 30 Min.). Wir haben den
Film stumm vorgeführt, mit eigenem deutschem Kommentar. Der Blick Bunuels zeigt
in der dargestellten Misere ein Böses als einen Rest, der nicht aufgelöst, nicht
«erlöst» werden kann: christlich gesehen wohl das Böse, das tief und dumpf in der Welt
drin hockt; das, was uns an die Welt kettet, was uns hat, was uns immer wieder
zudeckt und überwuchert, was uns nicht freigibt. In «Las Hurdes» hat die Erde
buchstäblich die Menschen wie in einem Teufelskreis. Sie sind wie hineingebannt. Heisst
«abgestiegen zur Hölle», dass Christus diesen Bann bricht, diesen Teufelskreis
aufsprengt? Das Podiumsgespräch unter einer Psychologin, einem Juristen, einem
Mittelschullehrer und einem Theologen verlängerte die Bilder des Films in die Polarität
von Hoffnungslosigkeit und Hoffnung, um von daher Hölle und Abstieg zur Hölle zu
verstehen.

106



c) Auferstanden zum Leben
Die Auferstehung entzieht sich der Kamera völlig. Das ist ein theologischer Satz.
Darin liegt eine keineswegs nur moderne Schwierigkeit. Die ersten, die sie hatten,
waren die Emmaus-Jünger und der Apostel Thomas. Wozu also der Film? Er sollte
hier zeigen, welch grosse Osterhoffnung der Mensch hat, wieviel der Mensch zur
Selbsterlösung tun kann und wieviel eben nicht. Der für diesen Abend gewählte Film
«Nicht genug» von Bert Haanstra (1966, Verleih: Zoom, Dübendorf, 16 mm, 30 Min.)
zeigte weder Ostern, noch «meinte» er sie. Er zeigte einfach und deutlich, was
menschliche «Oster»-Erwartung ist: Leben. Er zeigte, wie Menschen aus eigener
Kraft den höllischen Immobilismus sprengen und das Urnotwendige tun, um Hoffnung

und Leben zu ermöglichen. Er zeigte es nicht verschlüsselt und sinnbildlich,
sondern direkt und anschaulich: Wasserbeschaffung in indischer Wüstenlandschaft,
Strassenbau, Schulung, Familienplanung, Energiebeschaffung (Kraftwerkbau). Das
Podiumsgespräch zwischen einer Katechetin, zwei Mittelschullehrern und einem
Theologen förderte einerseits das Nichtreduzierbare der Auferstehung Christi
zutage und anderseits die Unabdingbarkeit christlicher Heilsverantwortung.

4. Bilanz

Abschliessend seien aus einer Gesamtbilanz einige Punkte ausgewählt, die allgemeineres

Interesse beanspruchen können.

a) Der Film in der Kirche: Film im Kirchenraum ist sicher neu und fürs erste Mal
befremdlich. Und doch schien er in Wettingen sogleich akzeptiert, weil er wirkungsvolles

Medium war, um zum Thema zu gelangen. Der weltabgeschirmte reine Sakralraum

scheint heute eher eine architektonische als psychologische Realität mehr zu
sein. Die heutigen Bedürfnisse der Glaubensverkündigung rufen nach Pfarreizentren,
Vortragssälen, Gruppenräumen usw. Aber auch der Kirchenraum selbst kann und
soll für die vielfachen Formen der Glaubensbezeugung und Glaubensverkündung
dienstbar sein: Eucharistie, Sakramentenspendung, Predigt, stilles Gebet, Abdankung,

Konzert, Krippenspiel usw. Für die Frühchristen war der Bautyp nicht der Tempel,

sondern die Volksversammlungshalle: die Basilika.

b) Bild und Wort: Das Bild scheint nicht auf Anhieb selbstverständlich zu sein. Wohl
gibt es in der christlichen Verkündigungstradition seit den Anfängen das Bild. Es ist
schwierig, sich heute vorzustellen, wie eine frühchristliche Basilika, deren Apsis,
Triumphbogen und Wandflächen mit Mosaikdarstellungen bedeckt waren, auf den
damaligen Gläubigen gewirkt hat. Die Mündigkeit des Christen, die einhergeht
mit dem Vorrang des Wortes, der rationalen Verkündigung, dem reformatorischen
Bildersturm, dessen Ernüchterung nun ja auch die katholischen Kirchen der Moderne
prägt, hat die Christen der Bilder oft gänzlich entwöhnt. Das verkündigte Wort hat
die Chance, «genau» und orthodox zu sein, was seit der konfessionellen Spaltung
ohnehin zum krampfhaften Hauptanliegen wird und dem Gläubigen überdies
bequeme Sicherheit bietet: er weiss, woran er ist.
Es zeigte sich nun beim «Wettinger Fasten 71», dass Leute, offenbar vor allem der
mittleren und älteren Generation, vor dem Film ratlos waren. Sie nahmen die Bilder
«zu wirklich» und zu wenig bildlich. Nach dem ersten Abend bemängelte jemand,
dass man mit Resnais' Film alte Wunden aufgerissen und Hass gegen die Deutschen
geschürt habe. Die allgemein menschliche und bleibende Karfreitagssituation war
ihm durch die historische Konkretheit der Bilder geradezu verschleiert. Ebenso
wurde von mehreren Besuchern des zweiten Abends im Film Bunuels nur die soziale
Aussage (die gezeigte konkrete Realität) gesehen und das grundsätzliche Motiv
der höllischen Hoffnungslosigkeit zu wenig durchschaut. Schlussfolgerung: Der
Film als Medium der Verkündigung verlangt eine ausreichende Interpretation. Dieser
Satz soll weiter unten noch genauer formuliert werden.

107



c) Skandal und Erbauung: Die «Hinterhältige» Darstellung der christlichen
Heilsmysterien ohne liturgische Desinfektion und ästhetische Vergoldung war ein Schock.
Der Skandal des Kreuzes kam plötzlich zum Vorschein. Das ertrugen viele nicht. Die
frommen Gefühle und das religiöse Heilserlebnis, wie es von der Liturgie geformt
und genährt wird, wurden bei manchen verletzt. Vergleiche gewisser Reaktionen auf
einzelne Aspekte des «Wettinger Fastens 70» und auf das «Wettinger Fasten 71»
zeigten, dass (wieviele?) Gläubige in der Glaubensverkündigung Erbauung erwarten
und sich ein skandalfreies, erträgliches Christentum der erbaulichen Gefühle
konstruieren. Heilserfahrung (privates Glaubensbekenntnis) und Heilsverantwortung
(Dynamik der Liebe im Gesellschaftlichen) wird von vielen immer noch als trennbar
empfunden. Die Erfahrung der Veranstalter des «Wettinger Fastens 71» war die
zwingende Erkenntnis, dass sich zum Beispiel der Karfreitag nicht auf eine erträgliche
Dosis reduzieren lässt.

d) Film und Verkündigung: Es wäre zu prüfen, welche Funktion der Film in der
Gesamtverkündigung hätte. Ob er Dienste in der Liturgie übernehmen könnte, ist
zweifelhaft. Der Film hat so starke zentripetale Eigenpotenz, dass er sich in den Symbol-
und Transparenz-Charakter der Liturgie schwerlich eingliedern Messe, ohne als
Fremdkörper zu wirken. Liturgie ist wesentlich Feier, feierndes Gedächtnis. Film ist
— auch in stärkster Stilisierung — noch Rapport, rapportierende Aktualität. Nicht
dass Feier und Rapport, Gedächtnis und Aktualität exklusive Alternativen zu sein
hätten. Liturgie meint und verkündet in eigentümlicher Weise Präsenz Christi, aber
aus dieser theologisch ausgesagten Präsenz Christi in der Liturgie resultiert auf
seltsame Weise immer noch zu wenig die Aktivierung der Gläubigen. Es kann hier nicht
untersucht werden, ob Liturgie notwendigerweise so sein muss, wie sie jetzt ist, mit
dem Charakter einer immanenten Passivität, oder ob in Zukunft Formen gefunden
werden, die integraler — feiernd und engagierend zugleich — sein werden. Vielleicht
wird dann auch der Film einen liturgischen Rang erhalten. Heute jedoch scheint mir
dies noch nicht sinnvoll.
Bei nichtliturgischen Anlässen in der Kirche jedoch, wie dem «Wettinger Fasten»
u. ä. (Besinnungsabende, «Andachten», Karwochen-«Predigten» usw.) hätte der Film
durchaus seinen Platz. Mindestens vier Bedingungen müssten jedoch erfüllt werden:

1. Der Film muss kompetent ausgewählt werden.

2. Der Film müsste Ausgangspunkt oder Zentrum des Anlasses sein. Ist er bloss
Anhängsel, so überfährt er mit seiner ihm eigenen Gewalt die vorgängigen oder
andersartigen Aussagen.

3. Der Film muss eingeführt und helfend interpretiert werden.

4. In der Interpretation muss grösstmögliche Offenheit gewahrt werden, damit der
Zuschauergemeinde, die nicht eine spezifische Filmgemeinde ist, welche jene ihr
ideologisch oder stilistisch zusagenden Filme im Kino besucht und dafür bezahlt,
sondern eine plurale Gemeinde von Glaubenden, welche Glaubensverkündigung
erwartet, nicht bloss modische und verkürzte Aktualisierungen aufgedrängt werden.

Jedem Zuschauer muss die Freiheit der Schlussfolgerung und Aktualisierung
in seinem Glauben offengehalten werden.

Eine Bilanz des «Wettinger Fastens 71» ist in den Wettinger Pfarreiräten im
Zeitpunkt der Abfassung dieses Berichtes noch nicht gezogen worden, sondern erst für
den Mai vorgesehen. Wahrscheinlich werden dabei noch Aspekte zum Vorschein
kommen, die hier nicht gezeigt worden sind. Das hier Gesagte dürfte jedoch wohl
kaum dementiert werden. Dr. Karl Huber

108


	Arbeitsbericht über das "Wettinger Fasten 71" : der Film im Kirchenraum als Mittel der Verkündigung

