Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 5

Artikel: Massenmedien und Liturgie

Autor: Eichenberger, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Massenmedien und Liturgie

Die Thematik «audiovisuelle Medien und Liturgie» muss in einen grésseren, auch
zeit- und geistesgeschichtlichen Zusammenhang hinein gestellt werden. Es sind
Sinn, Méglichkeiten und Grenzen der Integration dieser Medien im gottesdienst-
lichen Kontext aufzuzeigen. Das setzt die Klarung einiger grundséatzlichen Fragen
voraus: iiber den Gottesdienst selbst, iiber den «neuen Menschen» der Massen-
medien-Zivilisation, im besondern natiirlich iiber seine verdnderte Wahrnehmungs-
struktur. Vier Vorbemerkungen wollen versuchen, auf die Problematik hinzuweisen.

1. Massenmedien sind keine Liickenbiisser. Eine Motivanalyse vom Einsatz audio-
visueller Mittel im kirchlichen Bereich oder vom Misstrauen ihnen gegeniiber ware
aufschlussreich. Einige Zitate sind tiberlegenswert:

— «Der Film hilft mit, den Religionsunterricht wieder mit Lustgefiihlen zu assoziie-
ren.»

— «Hinsichtlich ihrer weltweiten Aufgabe sehen sich die Kirchen zusehends der Wir-
kung klassischer Mittel (Predigt, Katechese, Liturgie usw.) beraubt und es be-
steht die Gefahr, dass sie in ihrer augenscheinlichen Not zum Nachstliegenden
greifen und die Massenmedien als bequemes Substitut fiir mangelnde kirchliche
Wirksamkeit betrachten.»

— «Vieles, was heute unter dem Namen Audio-Visual in der Kirche ablauft — Rocker-
Messen, Mixed-Media-Show usw. — ist entweder geschmacklos und langweilig
oder der aufdringliche Versuch, Leute in sterbende Kirchen zuriickzulocken.»

Folgerung: Es geniigt nicht, Massenmedien unreflektiert als Liickenbiisser oder als

Kdéder in der Pastoral von heute und morgen einzusetzen. Die wahren Probleme wer-

den dadurch nicht getroffen, héchstens liberdeckt.

2. Einstellungen Jugendlicher zur Liturgie. Das Thema muss unbedingt auch von die-
ser Seite her angegangen werden. In der Kommunikationswissenschaft spricht man
von «Erlebnisanalyse» und von «Wirkungsforschung». Auf den Bereich der Liturgie
angewendet, wiirden diesbeziigliche Fragestellungen etwa heissen: Wie wirkt ein
«durchschnittlicher» Gottesdienst auf einen «durchschnittlichen» Jugendlichen
heute? Wie weit kann er ihm zur Bewiltigung seines Lebensschicksals helfen?
Welche Horizonte méglicher Sinngebung leuchten auf? Wie stark ist die Ich-Betei-
ligung? Welche Urteile und welche Vorurteile der Liturgie gegentiber sind vorhan-
den? Sind es Einzelerscheinungen oder stehen sie in einem geistesgeschichtlichen
Zusammenhang? Solche und dhnliche Fragen miissen offen gestellt und durchge-
standen werden, sonst besteht Gefahr in der Sprache Kanaans, an der Wirklichkeit
vorbeizureden respektive vorbeizufeiern. Das wiederum setzt voraus, dass der im-
mer noch sehr strapazierte «Mythos» von der selbstwirkenden Liturgie inklusive Ver-
kiindigung zumindest einer Revision unterzogen wird.

Die folgenden Zitate sind aus verschiedenen Besinnungstagen mit zwanzigjéhrigen
jungen Menschen zusammengetragen, die fast alle aus einem «christlichen Haus»
und aus einer «christlichen Schule» stammen: «Die Messe sagt mir nichts» — «Acht
Jahre Theater, das geniigt>» — «Wenn ich am Sonntag mit einem Freund einen Spa-
ziergang mache, habe ich mehr davon» — «lch nehme die 456 Minuten am Sonntag in
Kauf, damit ich widhrend der Woche zu Hause meine Ruhe habe» — «Liturgie macht
immer der andere, alles ist vorprogrammiert» — «Die katholische Kirche lebt noch

100



immer im Zeitalter der religiosen a-priori. In der Kirche gibt es lauter Selbstverstand-
lichkeiten. Wenn wir sie in Frage stellen, sind wir sofort Aussenseiter».

Die Folgerungen, die zu ziehen sind, haben wenig mit der traditionellen Apologetik,
aber sehr viel mit Bereitschaft und Fahigkeit zum Dialog zu tun.

3. Von der selbstverstandlichen zur problematisierten Liturgie. «<Der Gottesdienst
rechtfertigt sich selbst, wie die Liebe!» Viele Jugendliche sind davon — leider —
nicht so tiberzeugt. Sie fragen weniger nach dem «Wesen» der Liturgie und ihren Ele-
menten, sie fragen mehr, warum es «so etwas» iiberhaupt gibt oder geben muss.
Wenn diese Verschiedenheit der Ausgangslage — problematisiert oder nicht proble-
matisiert — nicht wahrgenommen wird und man fortfahrt, einfach Forderungen zu
stellen, gibt es Kommunikationsstérungen.

Die Folgerung: Es geht heute — zumindest bei der jiingeren Generation — nicht pri-
méar um Gestaltungsformen der Liturgie, noch weniger um Kleiderfragen, es geht
um den Sinn des Gottesdienstes iiberhaupt. Funktion, Bedeutung und Zielvorstellun-
gen des Gottesdienstes sind vielen Jugendlichen uneinsichtig, nicht bloss Sprache,
Formen und Symbole. Mit diesen Grundfragen miissten sich auch Fachliturgiker ver-
mehrt auseinandersetzen. Sie sind fiir das engere Thema dieses Vortrages nicht irre-
levant, weil die neuen akustischen und optischen Medien ja als Mittel auf ein Ziel hin
— welches? — eingesetzt werden sollen.

4. Unsicheres, zum Teil hilfloses Verhaltnis der Kirche zu den Medien. Man spricht
von der Medienfeindlichkeit der Schule. Man kénnte auch von der Medienfeindlich-
keit der Kirche sprechen. Ein altes Misstrauen diesen technischen Mitteln gegen-
tiber scheint noch nicht tiberwunden zu sein. Jeder erweiterte Gebrauch steht unter
dem Verdacht einer Belastung oder Bedrohung des Wesentlichen — auch im Be-
reich der Liturgie. Im allgemeinen erfahren Konsumenten noch eher Warnung vor
Medien als Anleitung zum Umgang mit ihnen. Dadurch ergibt sich ein groteskes
Missverhiltnis zwischen der raschen technischen Entwicklung und o&ffentlichen
Wirksamkeit der Medien in allen Bereichen der Gesellschaft einerseits (totale Pri-
senz) und einer weitgehenden Ignorierung der Medien im Bereich der kirchlichen
Aktivitat. Verbale Beteuerungen liber Seelsorge im 6ffentlichen Raum durch die Me-
dien usw. tduschen nicht iiber diese Situation und die damit verbundene Mentalitat
hinweg. Die Folgen davon sind: Die Chancen der Medien im religiésen Bildungspro-
zess sind noch kaum erkannt. Um die Integration der Medien in Pastoral und Kate-
chese, geschweige denn in der Liturgie, hat man sich noch sehr wenig bemiiht. Wo
hurtige Anpassung in der Praxis vorgenommen wurde, entsprach sie keineswegs
einer Revision der theologischen Grundlagen. Die Theologie des Bildes ist noch
nicht geschrieben, obwohl gerade von einer katholischen Sakramentslehre beste
Ansidtze dazu vorhanden wéren.

Die Féhigkeit zur Lebensfeier ist abhanden gekommen

Wir stellen zusammenfassend fest: Isolierung zwischen Liturgie und Leben, Kom-
munikationsstérungen zwischen Nachfrage und Angebot, Fehlen einer grundsitz-
lichen psychologischen, paddagogischen und theologischen Auseinandersetzung mit
den audiovisuellen Medien zugunsten einer sporadischen, hurtigen und entspre-
chend oberflachlichen Anpassung in der Praxis.

Bei diesen Feststellungen diirfen wir es aber nicht bewenden lassen. Es sollen Mo-
delle zur Ueberbriickung des Grabens zwischen Liturgie und Leben gefunden wer-
den. «Die Gesten der Feier, starr und freudlos geworden, sind zu neuem Leben zu
erwecken» (Cox). Woher kommen die Ansatze? Von der Kirche? Von der Liturgie-
konstitution des Konzils? Sicher auch! Aber nicht nur!

«Der andere und vielleicht verheissungsvollere Weg zu einer lebendigen Liturgie fiir
heute setzt nicht in den Kirchen ein, sondern in der Welt. Beginnen wir dort, wo Men-
schen versuchen, das Leben und die Hoffnung zu feiern .. .» (Cox).

101



Diese Fahigkeit zur Lebensfeier scheint der industriellen westlichen Zivilisation aber
weitgehend abhanden gekommen zu sein. «Die westliche Industrie-Gesellschaft ist
der Ort auf dem Globus, wo die Festlichkeit ihre tiefste Ebbe erreicht hat», behaup-
tet Cox, und er macht auf Zusammenhidnge zwischen dem Verlust der Festlichkeit
und dem Gefiihl der Abwesenheit Gottes aufmerksam, von dem ein grosser Teil heu-
tiger Jugendlicher befangen ist. Diese Tatbestinde sind mitverantwortlich fiir unsere
Unfahigkeit, Gottesdienste zu feiern, die Leben und Lebenskraft vermitteln. «Nicht
nur in der Liturgie, auch im Leben sind wir unfahig, das Geheimnis des Daseins zu
geniessen.» Das ist die eine Seite. Es gibt die andere:

Es gab ein Festival in Woodstock, eine Art sdkularisierte Liturgie, wo man drei Tage
lang «joy, peace and love, Freude, Friede und Liebe» zelebrierte.

Es gibt ein Musical Hair, das die alte Erlosungssehnsucht des Menschen auf ganz
neue Weise artikuliert.

Es gibt den Aufbruch einer neuen Mystik auch bei uns. «Zur gleichen Zeit, da der
Psychodelismus eine neue, reiche, freudige Liturgie erfindet, tun wir, was wir kénnen,
um die unsere so schmucklos und arm wie moglich zu gestalten. Die Hippies beklei-
den sich mit rituellen Kultgewiandern, wiahrend wir sie ausziehen. Die Anhinger des
Psychodelismus erstreben die Ekstase, wir dagegen beginnen. die Gruppenpredigt
zu Uben...» Gehorte es nicht zum Pflichtenheft Jugend und Liturgie, sich mit diesen
Erscheinungsformen naher zu befassen, um eine neue Wahrnehmungsstruktur auch
auf das Transzendente hin zu entdecken? Es bleibt nun die Aufgabe, 1. zu diesen
neuen, audiovisuellen Wahrnehmungsstrukturen etwas zu sagen; 2. Folgerungen in
bezug auf die christliche Verkiindigung durch die Kirche aufzuzeigen; 3. Folgerungen
fur den Einsatz audiovisueller Mittel im besonderen abzuleiten.

1. Audiovisuelle Wahrnehmungsstrukturen und Erlebnisformen

a) Tatsachen: Als ein Mensch das erste Mal den Mond betrat, sahen dies rund eine
Milliarde Menschen. — 85 Prozent der italienischen Arbeiter beziehen ihre Bildungs-
elemente aus dem Fernsehen. — Der durchschnittliche wéchentliche Fernsehkon-
sum von Kindern mit einem Gerat zu Hause betragt nach einer Untersuchung, die in
landlichen Verhiltnissen des Kantons Luzern gemacht wurde, 13'2 Stunden (vgl.
Fb 11/70). — Was wir nur héren wird zu 20 Prozent, was wir nur sehen zu 40 Prozent,
war wir aber sehen und héren zu 80 Prozent behalten (Kumulationseffekt von Opti-
schem und Akustischem).

Wichtig ware, nun auf die Veranderungen einzugehen, die diese Feststellungen auf
das Erleben, das Bewusstsein, die Wahrnehmung, die Denkformen usw. zur Folge
haben. Psychodynamik des Erlebens mit den zwei Vorgéngen, der Projektion (aktive
Seite, Wiinsche von sich werfen) und der Introjektion (passive Seite, «Einseelung»).

b) Der audiovisuelle Menschentyp. Man spricht auch vom «erweiterten Menschen,
der die Welt als Dorf erlebt», oder vom Radar-Menschen mit neuen psychischen Er-
lebnisméglichkeiten (vgl. «Schallplattenpartizipation» von Jugendlichen, Symbol-
erfahrungen mit «ganzheitlicher Ergriffenheit», wie man sie zum Beispiel bei der Kien-
holz-Ausstellung im Ziircher Kunsthaus beobachten konnte, etwa bei den Darstel-
lungen «Der Tag der Geburt», «Warten», «Der illegale Eingriff» usw.). Wort-Bild-Ton-
Kombinationen, die sogenannte totale Sprache scheint die bevorzugte Sprachform
unserer Zeit zu sein. Totale Sprache heisst sie, weil sie den Menschen in seiner
Ganzheit, in seinem kognitiven, in seinem emotionalen, in seinem affektiven und
voluntativen Bereich erfasst (Heil als Ganzheit!). Man kann von einer Interdependenz
der Sinne reden. In einem grdsseren kultursoziologischen Zusammenhang gesehen,
weisen sie wohl auf eine Interdependenz der Kulturen hin, wobei die Européer (Fran-
zosen) das Wort in Anspruch nehmen, das Bild als Beitrag des &stlichen, intuitiven
Menschen verstanden werden kann und Ton und Rhythmus der afrikanischen Eigen-
art entsprechen wiirden. Solche visionare dstliche Elemente und ekstatische afrika-
nische erfreuen sich in der durchtechnisierten westlichen Industriewelt unter der
Jugend besonderer Beliebtheit und entsprechen wohl auch einem besonderen Be-

102



diirfnis. Man spricht von einer «Renaissance der Phantasie, der Festlichkeit und der
Mystik». Cox tiberschreibt ein Kapitel seines Buches «Das Fest der Narren» mit
«Neomystiker und Militante». Er meint damit zwei Bewegungen und zwei Typen von
Jugendlichen, von denen er glaubt, dass beide von ausserordentlicher Bedeutung
fiir die Zukunft seien, und zwar nicht nur sozialpsychologisch und sozialethisch, son-
dern auch theologisch und liturgisch («theologisch und liturgisch faszinierend»,
S. 134).

Diese Faszination kommt vor allem daher, weil er glaubt, dass dadurch das Credo der
Leistungsgesellschaft an Arbeit, Fleiss, Sparsamkeit und Strebsamkeit als einseitig
erkannt und durch dasjenige, das auch den kreativen und imaginativen Kréaften des
Menschen Rechnung tragt, erganzt worden sei. Heute entdeckt man wieder, «dass
der Mensch seinem innersten Wesen nach ein Geschopf ist, das nicht nur arbeitet
(Marx) und denkt (Thomas von Aquin, Descartes), sondern auch singt, tanzt, betet,
Geschichten erzdhlt und feiert. Der Mensch ist nicht nur <homo faber», er ist auch
«homo festivus», <homo ludens».

2. Folgerungen in bezug auf Verkiindigung und Liturgie

Eine erste Frage wiirde lauten: Kann die Kirche und kann die kirchliche Liturgie es
sich leisten, an diesen Erkenntnissen vorbeizugehen, wenn sie den jungen Men-
schen in seiner Umwelt, mit seinen Antennen und mit seinen Seh- und Hérgewohn-
heiten, Partizipationsmoglichkeiten erreichen will? Eine zweite: Wie muss ein Got-
tesdienst aussehen, wenn er keine erhaben-feierliche Zelebration sein will, sondern
ein Gottesdienst, der in unserem 20. Jahrhundert einen jungen Menschen zu treffen
und zu begliicken vermag?

Professor Zochbauer meint, die Arbeit beginne damit, Vorurteile und Misstrauen die-
sem neuen audio-visuellen Zeitalter gegentiber abzubauen. Er hat diese Vorurteile
systematisiert und unterscheidet:

a) Vorurteile aufgrund der theologischen Ausbildung — Buchbildung, die eine be-
stimmte Denkform und Weltsicht hervorbringt (Begriff, Definition — Idee, lkone).

b) Vorurteile der technischen Welt gegeniiber allgemein.

c) Vorurteile, die aus der Gewohnheit stammen. Bestimmte Vorstellungen von Ehr-
furcht, Sakralitat, Verletzung von religiésen Gefiihlen, Abwehrstellungen, die sich
daraus ergeben; Schwierigkeiten, umzudenken und umzulernen.

d) Theologisch begriindete Vorurteile mit Berufung auf das Paulus-Wort: Der Glaube
kommt vom Horen. Das Eigentliche kann nur verbal, nicht visuell iibermittelt werden,
was natirlich nicht nur einer «gesunden» Inkarnationstheologie, sondern auch der
Erkenntnisweise des Menschen «per visibilia ad invisibilia» widerspricht.

Wollte man in positiver Weise Folgerungen in bezug auf den Gottesdienst stichwort-
artig andeuten, so wiren sicher Kategorien zu erwahnen wie Erfahrung, Leben: Das
gelebte Leben unserer Generation muss einbezogen werden (bis in den Kanon der
Heiligen!). Werte wie Ekstase, Prophetie, Inspiration, Charisma, Vision usw. diirften
nicht a priori als verdachtig und unbiblisch abgestempelt werden.

Gemeinschaft: Liturgie muss ein «Wir-Erlebnis» symbolisieren. Sie ist auch Aus-
druck des Lebens der Gemeinde. Hier wiare aus den Methoden der Gruppendynamik
und aus derjenigen des Sensitivity Training einiges zu erlernen.

Partizipation, Spontaneitat, Kreativitat, Improvisation: Es scheint ein fundamentales
Bediirfnis der heutigen Jugend zu sein, ein zu stark organisiertes Universum — die
verwaltete Welt — umzustossen. Korrelative Kategorien zu den erstgenannten sind:
System, Organisation, Institution, Schema, Konvention, Formel, Rubriken, sklerose
«Liturgie». Das Thema der Studentenrevolte von Paris im Mai 1968 hiess: «L’envie
de créer».

Sehr guten liturgischen Anschauungsunterricht bieten: Gottesdienste mit Afrikanern
oder Afroamerikanern (New York, Harlem) oder Gitarrenmessen in Lateinamerika

103



(Missa Panamericana von Mexiko; vgl. Ps. 33, 1—3 «Macht’s gut auf Saitenspiel mit
Schall»).

3. Der Einsatz von audiovisuellen Medien in der Liturgie

Nach dem Aufweis der Notwendigkeit, bleibt noch ganz praktisch zu fragen, was ein-
gesetzt werden kann und wie es eingesetzt werden kann.

Dias: Richtig auswéahlen, Qualitat, nicht Quantitat, mit Testgruppe vorher auswihlen
und prifen. Hinter jeder Selektion steht eine Mentalitat (Alpenbilder und Bergstei-
gerromantik, statt Gotteserfahrung!). Am besten eignen sich starke und tiefe Bilder
aus dem menschlichen Leben. Das Religiose soll durch die Qualitiat des Lebens aus-
gedriickt werden. Ein rein additives Verfahren ist falsch. Notwendigkeit eines Mon-
tageprinzips = Steigerung auf Effekt hin. Bilder sollen mehrdimensional sein. Neben
dem Eigenwert, den sie haben (Baum, Bahnschiene usw.), miissen sie Zeichenwert
haben, neben Information Evokation enthalten. McLuhan: «Das bildphotographische
Zeitalter ist tot, die Zukunft geh&rt dem Bildsymbol.» Bilder diirfen nicht stumm blei-
ben. Neben dem Gegenstand, der gezeigt wird (Denotation), miissen sie noch etwas
«mitmeinen» und andeuten (Konnotation), zum Beispiel die Méglichkeiten, die noch
ausstehen, aber dem Wirklichen innewohnen (Kaltestrom und Wairmestrom bei
Bloch: Kaltestrom = Welt der Prosa, des harten Alltags; Warmestrom = Welt der
Poesie, der Hoffnung, der unverwirklichten Méglichkeit, symbolische Antizipation
des neuen Lebens, der neuen Menschheit, Eschata).

Musik, Sounds, Schallplatten: Es gibt unzihlige Méglichkeiten. Nicht selber auswih-
len, die Jungen auswihlen lassen. Wichtig sind nicht vorerst die Worte, sondern das
«Atomsphéarische», die Partizipation, die bis zum Aufheben der Subjekt-Objekt-
spannung gehen kann. ‘

Beispiele: Magdalith: Die Stunde des Propheten Il (Christophorus) — Plastic
Ono Band: Give Peace a Chance/Remember Love (Apple 13) — Flaming Youth:
Guide me, Orion (Fontana) — The Four-Score-Pianos: A Song of Joy/A Dream of
Peace (London), Simon and Garfunkel: 7 O’Clock News/Silent Night (CBS) — Leo-
nard Cohen: Songs from a Room (CBS), Jean — Christian Michel: Crucifixus (Ri-

viera).

Poster und Collagen: Das Zusammentragen des Materials zu einem Thema durch die
Gruppe gehort bereits in gewissem Sinne zum Gottesdienst, indem es Gemeinschaft
stiftet. ‘

Kurzfilme: Es gibt einige, die sich eignen (vgl. neuer 6kumenischer Katalog: Film —
Kirche — Welt). Wir machen vor allem aufmerksam auf: Elegie (vgl. Unterlagen in
Zochbauer: Verkiindigung im Zeitalter der Massenmedien, S. 123—130), Not as yet
decided, Ein Platz an der Sonne, Alunissons, das Spiel, Es lag einer (fiir Buss-
feier). Alle diese Filme sind erhiltlich im Selecta-Verleih, 8, rue de Locarno, 1700 Fri-
bourg, Tel. (037) 2 72 22.

Bibliographie: Franz Zéchbauer/Fritz Fischer, Cine 16 — 1 und 2, Miinchen 1969/70;
Harvey Cox, Das Fest der Narren, Berlin 1970; Elmar Maria Lorey: Mechanismen reli-
gioser Information, Miinchen 1970; Peter Cornehl/Hans-Eckehard Bahr, Gottesdienst
und Offentlichkeit, Hamburg 1970; Franz Zéchbauer, Verkiindigung im Zeitalter der

Massenmedien, Miinchen 1969; Pierre Babin, L'audiovisuel et la foi, Lyon 1970.
A. Eichenberger

104



	Massenmedien und Liturgie

