
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 5

Rubrik: Filmbesprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yabo no naka no Kuroneko (Kuroneko / Vampire)
II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Japan (Toho Film); Verleih: Columbus; Regie und Buch: Kaneto
Shindo, 1968; Kamera: Kiyomi Kuroda; Musik: Hikaru Flayashi; Darsteller: Nobuko
Otowa, Kiwaka Tachi, Kichiemon Nakamura, Kei Sato, Hideo Kanze, Rokko Toura,
Taiji Tonoyama u. a.

Kaneto Shindo, der 1912 in Hiroshima geborene japanische Regisseur, hat seit 1951

über 20 Filme gedreht, von denen nur vier in der Schweiz zur Aufführung gelangt
sind: «Die nackte Insel» (1961, Fb 7/62), «Onibaba» (1965, Fb 4/67), «Honno» (1966,
Fb 2/69) und «Kuroneko» (1967/68). Aufgrund dieser Situation lassen sich kaum
Aussagen über Shindos Werk machen; immerhin sind in allen vier Filmen im
formalen Bereich auffallende Gemeinsamkeiten festzustellen, so zum Beispiel ausgeprägte

Stilisierung und plastische Bildschönheit. In den drei letztgenannten Werken

sind auch thematische Berührungspunkte vorhanden: die zerstörerischen
Auswirkungen des Krieges auf den Menschen.
Shindos märchenhafte Parabel beginnt ganz realistisch: Zwei Frauen werden von
hungrigen Samurais überfallen, ausgeplündert, vergewaltigt und samt ihrer Behausung

eingeäschert. Der zum Krieg eingezogene junge Bauer Gintoki, Sohn und
Gatte der beiden Frauen, erschlägt auf einem entfernt liegenden Schlachtfeld im
Zweikampf einen gewaltigen Gegner und kehrt als einziger Überlebender zweier
Heere nach Hause zu seinem Samurai-Führer zurück, der ihn als Kriegshelden ehrt
und zum angesehenen Samurai macht. Mutter und Gattin sucht Gintoki vergebens,
sie sind verschwunden. Damit sind Zeit, Ausgangspunkt und Hauptpersonen der
Handlung mit knappsten Mitteln vorgestellt. Den Fortgang der Geschichte aber
erzählt der Regisseur nicht mehr realistisch, sondern in ästhetisch stilisierten
Bildern, die völlig der fantastischen Handlung entsprechen.
Allnächtlich fallen am Rashomon-Tor Samurais blutsaugenden Gespenstern zum
Opfer. Gintoki erhält den Auftrag, seine Tapferkeit erneut zu beweisen und diesen
bösen Geistern den Garaus zu machen. Er trifft auf seinem nächtlichen Ritt auf
zwei Frauen, in denen er nicht nur die Gespenster, sondern auch Mutter und Gattin

erkennen muss. Sie sind als Geister zur Erde zurückgekehrt, um sich im Auftrag
böser Götter an allen Samurais auf grausige Weise zu rächen. Gebunden an ihr
Gelübde, befinden sich beide Geisterfrauen mit ihrer Liebe zum Sohn und Gatten
in einem unlösbaren tragischen Zwiespalt. Bei der jungen Frau erweist sich die
Liebe als stärker; sieben Nächte gibt sie sich ihrem Manne hin und versucht so,
über die Schranken des Todes hinweg die Geister- und Menschenwelt in Liebe zu
vereinen. Ihren Verrat büsst sie mit ewiger Verdammnis in der Hölle. Gegen seine
Mutter aber muss Gintoki kämpfen. Es gelingt ihm auch, sie eines Armes, ihres
wichtigsten Werkzeuges, zu berauben, doch wird er schliesslich von ihr überlistet
und als Toter auf den Trümmern seines Hauses von fallendem Schnee begraben.
«Kuroneko» hat kaum oder gar nichts zu tun mit den üblichen Vampir- und Horrorfilmen

westlicher Serienproduktionen. Vergleichbar sind höchstens «Nosferatu»
(1921) von Friedrich W. Murnau und «Vampyr» (1932) von Carl Th. Dreyer, die beide
den in Osteuropa, aber auch in China und Japan, heimischen Vampirstoff zu
filmischen Kunstwerken umformten. Auch Shindos Film fasziniert vor allem durch seine
ästhetische Form, die gelegentlich fast selbstzweckhaft zu werden droht.
Charakteristisch ist der auffallend brüske Wechsel zwischen verhaltenen, meditativen und
fast unbewegten Sequenzen und wild explodierenden Passagen, deren spannungsvoller

Gegensatz den westlichen Zuschauer vielleicht fremdartig anmuten mag. Von



erlesener Schönheit sind die Bilder, deren gläsern wirkende Filigranstruktur
vorwiegend von Vertikalen (Bambushain!) bestimmt wird: Der Mensch erscheint wie
gefangen zwischen senkrechten Linien. Von der gleichen bewussten Stilisierung ist
das in der Tradition des japanischen Theaters stehende Spiel der Darsteller
geprägt, ebenso die Musik, die die optische Gestaltung höchst wirkungsvoll im
Akustischen variiert und für mich zu den überzeugendsten Beispielen der Filmmusik
der letzten Jahre gehört. ul.

Le cercle rouge (Der rote Kreis)
II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Frankreich (Corona), Italien (Selenia); Verleih: DFG; Regie und Buch:
Jean-Pierre Melville, 1970; Kamera: Henri Decae; Musik: Eric de Marsan; Darsteller:
Alain Delon, André Bourvil, Yves Montand, Gian-Maria Volonté, François Périer, Paul
Crauchet, André Ekyan u. a.

Cakyamuni, sagt Buddha, nahm eine rote Kreide, zeichnete einen Kreis
und erklärte: Wenn Menschen, selbst wenn sie nichts voneinander wissen,

eines Tages zusammenfinden müssen, kann jedem von ihnen alles
passieren und sie können voneinander abweichenden Wegen folgen —
am festgelegten Tage werden sie unausweichlich im roten Kreis
vereinigt sein.

Wie schon in «Le Samurai» (Fb 6/68) stellt Jean-Pierre Melville auch seinem elften
Film «Le cercle rouge» einen Weisheitsspruch der fernöstlichen Philosophie voran,
der sich erst im nachhinein begreifen lässt und die eigentliche Quintessenz des
Werks enthält.
Während es dem Strafgefangenen Vogel (G.-M. Volonté) gelingt, seinem Bewacher,
Kommissar Mattei, zu entkommen, wird zu gleicher Zeit Corey (A. Delon) aus dem
Gefängnis entlassen. Die beiden Verbrecher treffen zufälligerweise zusammen und
planen mit Hilfe eines ehemaligen, völlig dem Alkohol verfallenen Polizisten (Y.
Montand) einen Raubüberfall auf ein Juweliergeschäft. Nach der Tat versuchen sie, die
heisse Ware abzusetzen, wobei sie aber Mattei in die Falle tappen.
Melville ging es bei dem weder dokumentarisch noch realistisch, eher als reine
Imagination inszenierten «Le cercle rouge» nicht in allererster Linie darum, einen
vordergründigen Kriminalfilm zu drehen. Vielmehr gilt sein Interesse der zentripetal
wirkenden, mysteriösen Kraft, die die Beteiligten zusammenführt und zusammenhält
und die ein Labyrinth unsichtbarer Fäden spannt, in denen diese sich rettungslos
verfangen. Der Mensch — «unschuldig nur bei der Geburt», wie der Generalinspektor
der Polizei immer wieder betont — erscheint bei Melville als determiniertes Wesen,
dem das Schicksal seinen Weg vorgeschrieben hat, ohne dass er selbst es weiss.
Das Ausgeliefertsein an die unbestimmte Macht, die ihn zwanghaft in ihren
magischen Bannkreis zieht, bestimmt das Handeln des Menschen; es wird zum Motor des
Ganzen und zugleich auch zum Vollstrecker. Was aber ist diese Macht, dieses
Schicksal? Ist es ein Determinismus im Sinne der altgriechischen Philosophie, ist es
Calvinsche Prädestination oder ist es Zufall im Dürrenmattschen Sinn? Die Frage
muss offenbleiben, denn sie würde sich nur mittels einer philosophiekritischen
Abhandlung beantworten lassen, für die hier kein Platz ist.
Darüber hinaus ist «Le cercle rouge», bei dem sich wie bei einem Puzzlespiel ein
Teilchen an das andere reiht und so eine logische Ordnung schafft, ein «moralischer
Film»; moralisch insofern, als es der Regisseur versteht, dem einzelnen Individuum
einen ganz bestimmten Steilenwert zu geben. So wird etwa der Nachtklub-Besitzer,
dessen Beziehungen zur Unterwelt offenkundig sind, als ein im Rahmen eines
bestimmten Moralkodex «guter Mensch» gezeichnet, im Gegensatz zu Mattei, dessen
wenig hochstehende Methoden ihn als verschlagenen Fuchs erscheinen lassen, der
die Devise «Der Zweck heiligt die Mittel» zu seinem Motto erhoben hat. Die Moral?
Ein Kriminalfilm kann mehr sein als nur ein Kriminalfilm!

87



Obwohl unter Einbezug der Farbe exzellent fotografiert, ist der Film von gewissen
Mängeln nicht frei; zu oft scheint das dramaturgische Geschehen der ordnenden
Hand Melvilles zu entgleiten. Es gibt Durststrecken, die nicht oder nur sehr knapp
überwunden werden. Die Betonung des Details bringt es zudem mit sich, dass
einzelne Szenen, so etwa die an «Rififi» erinnernden Sequenzen im Juweliergeschäft, im
Kontext als zu lang erscheinen. Erwähnenswert ist indessen die faszinierende
Präzision der Inszenierung und die schauspielerische Leistung vornehmlich eines Mannes,

der uns leider am 6. August vergangenen Jahres für immer verlassen hat: André
Bourvil. Sie allein würde den Film schon sehenswert machen. Eine französische
Zeitung meinte zutreffend, Bourvil habe sich in «Le cercle rouge» einen Vornamen
gegeben. Der bereits von Krankheit Gezeichnete überzeugt in einem Film, dessen
knapper Dialog auf kaum zehn Seiten Platz fände, durch sein dramatisches Talent
und seine überzeugende, oft mit Understatement arbeitende Interpretation des
Kommissars, dessen Pflichteifer schlussendlich triumphiert. Bourvil hat sich durch
diesen Film vom Image des kleinbürgerlichen Tölpels losgesagt, das ihn — erinnert
sei an seine Rollen an der Seite des französischen Komikers Louis de Funès —
bekannt werden liess. Sein plötzlicher Tod hat dieser neuen Karriere ein jähes Ende
bereitet. Baits Livio

O Boy Named Charlie Brown (Charlie Brown) II. Für alle

Produktion: USA (Lee Mendeison/Bill Melendez); Verleih: Columbus; Regie: Bill
Melendez, 1969; Buch: Charles M.Schulz, nach seinen Comic-strips; Musik: Rod
McKuen, Vince Guaraldi.

«Peanuts» heissen die Comic-Strip-Figuren, die der Amerikaner Charles M. Schulz
vor zwanzig Jahren aus seiner Phantasie zauberte und seither mit Erfolg international
einbürgern konnte. In den USA erreichte ihre Popularität den Höhenflug, als die
Besatzung von Apollo 10 ihr Kommandoschiff «Charlie Brown» und die Mondfähre nach
dem drahtig-munteren Hundegefährten «Snoopy» benannte. Jetzt werden sie
erstmals in einem abendfüllenden Kinofilm vorgestellt und heimsen auch dort lebhafte
Anteilnahme und Sympathie ein. Die «Peanuts» sind, wenn auch im Kleinformat,
menschlich angelegt in Bewegung und Sprache und müssen sich mit ihren Eigenheiten

und Schwächen in einer Umwelt zurechtfinden, die uns vertraut ist, wenn auch
in einem amerikanisch zugespitzten Zivilisationsbild. Die sparsam gestrichelten
Konturen der Figuren füllen sich mit üppiger Phantasie auf, mit Prägnanz für das
Individuelle und variationsreiche Alltagslust und -last. In ihren Erlebnissen stecken Wunschbilder

des Lebens und Träume, die zerrinnen. Die sparsame Komik verzerrt kein
Konterfei und auch nicht den geschliffenen Spiegel, aus dem der gesellschaftspolitische
Hintergrund schaut. Beim Umsatz der Bildfiguren in den Bewegungsrhythmus wird
nicht jener überzogene Effekt erzielt, der zum Lachklamauk wird und die Comic-Story
nur als nebensächliches Anhängsel mitbalanciert. Bei Charlie Brown rückt die
Geschichte in den Mittelpunkt.
Charlie ist gleichsam ein professioneller Versager. Das beginnt beim Drachensteigen

und endet bei einem Buchstabierwettbewerb, bei dem er dem Leistungsprinzip
unserer Gesellschaft seinen harten Tribut zahlt. Schwitzend vor Angst im Fernsehstudio

und mit dem auswendig gebüffelten Lexikon im Kopf, hat er beinahe schon
den Sieg in der Tasche, als er in der letzten Runde an dem Wort Jagdhund scheitert,
als hätte ihm die Wahrheit dieses Begriffes die letzten Kraftreserven weggeschmolzen.

Seine Umwelt, die Tüchtigkeit fordert, besonders charakterisiert im zugleich
einschüchternden wie aufstachelnden Dirigismus und Ehrgeiz der Freundin Lucy,
baut ihn unbarmherzig zum Muss-Sieger auf. Doch am Ende sind es auch die
Freunde, die Charlie mit der nüchternen Tatsache wieder auf die Beine stellen, dass
die Welt ob seines Versagens nicht unter- und das Leben auch für ihn weitergeht.
Kein Happy-end, sondern eine Mischung aus Trauer und Hoffnung legt sich besinnlich

über diesen Schluss. Charlie kann die nüchterne Realität des Lebens nicht kom-

88



pensieren mit der Mitgift seiner Gefährten, die ihnen gnädig in die Wiege gelegt
wurde oder mit der sie sich gesellschaftlich abstützen: mit heiterem Gleichmut,
Selbstüberschätzung und Durchstehvermögen; mit einem Ventil für Zärtlichkeiten
und sei es auch nur Linus' Schmusedecke; mit der Jagdlust auf Mann, Geld und
Ansehen oder mit dem Talent, den Alltag poetisch zu verwandeln oder musikalisch zu
entrücken (die Beethoven-Traumlandschaft gehört zu den schönsten Sequenzen des
Films); und auch nicht mit Snoopys glückhafter Unbekümmertheit, die ihm den schönsten

Eistanz gelingen lässt. Dabei wird das Hintergrunddrama dem Spass an der
Unterhaltsamkeit und Komik nicht als Ballast aufgeladen, sondern es wird sich immer
nur so weit entschlüsseln, als es dem kritischen Verständnis des Zuschauers
entspricht. In diesem Sinne hat der Film auch für Erwachsene seinen besonderen Reiz
(wobei die Orignalversion der synchronisierten Fassung mit ihrem norddeutschen
Slang bei weitem vorzuziehen ist). Paula Linhart

Five Easy Pieces (Ein Mann sucht sich selbst)
II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: USA (BBS); Verleih: Vita; Regie: Bob Rafelson, 1970; Buch: Adrien
Joyce, nach einer Originalstory von B. Rafelson und A. Joyce; Kamera: Laszlo Ko-
vacs; Musik: J. S. Bach, F. Chopin, W. A. Mozart, Tammy Wynette, B. Sherril u.a.;
Darsteller: Jack Nicholson, Karen Black, Billy «Green» Bush, Lois Smith, Susan
Anspach, Ralph Waite, William Challe u. a.

Bert Schneider, Bob Rafelson und Steve Blauner (BBS) haben nach «Easy Rider»
(Fb 4/70) als ihr Opus 3 «Five Easy Pieces» produziert, und wiederum scheint sich
ein beträchtlicher Erfolg abzuzeichnen, zumal dem Film aus den USA überschwengliche

Kritiken vorauseilen. Offensichtlich wird an «Easy Rider» angeknüpft: Das
«Easy» im Titel, die Hauptrolle spielt Jack Nicholson (der versoffene Provinzanwalt
in «Easy Rider»), der Kameramann Kovacs verlieh beiden Filmen die gleiche
perfekte Oberflächenrafinesse, wiederum spielt die Musik eine tragende Rolle (allerdings

gibt es diesmal neben der Popmusik auch klassische Stücke) und auch
thematisch weisen beide Werke Parallelen auf: Beide Male werden junge Aussenseiter,

«Unangepasste», dargestellt, die sich in der amerikanischen Gesellschaft nicht
integrieren wollen oder können.
Robert Eroica Dupea hat eine Karriere als Pianist aufgegeben und schlägt sich nun
als Gelegenheitsarbeiter durch, lebt mit Rayette, einer gutherzigen, aber etwas
vulgären Kellnerin, zusammen und verbringt die Freizeit mit seinem Freund und Kumpel

Elton. Aber im Grunde fühlt sich Robert nicht wohl, er ist unzufrieden und von
innerer Unrast erfüllt, was vor allem seine Geliebte auf ziemlich rohe Weise zu spüren

bekommt. Er trifft seine Schwester, eine etwas hysterische Pianistin, die ihm
von der schweren Erkrankung des Vaters berichtet. Darauf fährt Robert zum
abgelegenen Sitz seiner Familie zurück, lässt aber Rayette vorher in einem Motel
absteigen. Im Haus seiner Jugend findet er den alten Vater gelähmt und zu keiner
Äusserung fähig vor, sowie die Schwester und seinen älteren Bruder, der wegen
einer Halswirbelverletzung nicht mehr Violine spielen kann und deshalb, unterstützt

von der hübschen Catherine, auf Klavier umzustellen sucht. Robert, von der
ständigen Flucht vor sich selbst und auf der Suche nach einer inneren Mitte,
möchte hier vielleicht wieder Wurzeln schlagen, doch bleibt ihm die Welt seines
Vaters und seiner Jugend fremd und seine Bemühungen um Catherine scheitern.
Als dann noch Rayette auftaucht und mit ihrem unverblümten Mundwerk den
Schöngeistern ins Fettnäpfchen tritt, hält es Robert nicht länger: Er setzt sich mit Rayette
wieder ab, und auf einer Tankstelle lässt er auch seine Begleiterin sitzen und fährt
mit einem Holztransporter in den kalten, weissen und sauberen Norden — immer
noch auf der Flucht vor sich selbst.
Der raffiniert fotografierte und recht gut (von Nicholson sogar hervorragend)
gespielte Film gibt einem bitteren Unbehagen an der amerikanischen Wirklichkeit

89



Ausdruck, jedoch auf eine etwas verschwommene und gefühlsbetonte Weise. Die
Ursachen für das Unbehagen und Scheitern Roberts werden im Ungewissen belassen.

Allerdings lassen einige Szenen unter der polierten Oberfläche Ansätze zu
substantieller Kritik erkennen. Eine Schlüsselszene ist zum Beispiel die Episode mit
den beiden Mädchen, vermutlich Lesbierinnen, die Robert unterwegs in seinen Wagen

nimmt, und von denen die eine ständig ihren fast physischen Ekel vor der
schmutzigen Gesellschaft herauswürgt — eine Szene, die sogleich an eine
ähnliche in Bergmans «Smultronstället» denken lässt. Aufschiussreich ist auch die
Figur des Vaters, der in seiner versteinerten Ausdruckslosigkeit ein Symbos dafür
sein dürfte, das die Welt der Vergangenheit, der bürgerlichen Sicherheit und Kunst
verstummt ist, dass für Robert die Brücken dorthin abgebrochen sind. Ob ihn seine
neue Flucht in den sauberen Norden eine Brücke in die Zukunft finden lässt, bleibt
ungewiss. Vielleicht wird ihn auch dort die gesellschaftliche und ökologische
Verschmutzung einholen. ul.

Mourir d'aimer (Sterben vor Liebe) III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Frankreich (Franco-London-Film), Italien (Cobra-Film); Verleih: Monopole

Pathé; Regie: André Cayatte, 1970; Buch: A. Cayatte, Albert Naud; Kamera:
Maurice Fellous; Musik: Louiguy; Darsteller: Annie Girardot, Bruno Pradal, François
Simon, Claude Serval, Jean-Paul Moulinot, Jean Bouise, Marie-Hélène Breillat,
Monique Mélinand u. a.

André Cayatte hat in einem (einige Jahre zurückliegenden) Interview für sich in
Anspruch genommen, nicht nur keine Thesenfilme zu machen, sondern auch auf eine
Beeinflussung des Publikums im Sinne einer bestimmten Meinung zu verzichten. In
welcher Weise diese Behauptung zutrifft, könnte etwa ein Vergleich des vorliegenden

Films mit einem thematisch verwandten wie «La vie, l'amour, la mort» (Fb 10/69)
von Claude Lelouch erhellen. Lelouch verwendet die Musik, verwendet die
bildgestalterischen Effekte, auf die Cayatte bewusst zu verzichten erklärt. Der stärkere
Zwang, der hier auf dem Umweg über die Gefühle auf den Zuschauer ausgeübt wird,
ist unbestreitbar. Dennoch klingt Cayattes Erklärung etwas naiv angesichts seines
Films. Da wird die Geschichte einer Liebschaft wiedergegeben, die mit Gesetz und
Gesellschaft in Konflikt gerät, weil «er» ein 17jähriger Lyzeumschüler ist, «sie» eine
doppelt so alte, geschiedene Lehrerin mit zwei Kindern. Dabei ist die Frau durch
den einzigen «Star» des Films (Annie Girardot), der Junge durch einen sympathischen

Neuling dargestellt. Ihnen stehen gegenüber ein verklemmter, herrschsüchtiger
Vater (François Simon), schwächlich-autoritäre Schulleiter, eine tollpatschige

Sozialfürsorgerin, ein Untersuchungsrichter mit Mutterkomplex, ein käuflicher
Psychiater. Die Reihe Nesse sich noch weiterführen, ebenso wie die «helleren» Stellen
auf der Gegenseite ausführlicher belegt werden können. Keine Beeinflussung des
Publikums? Die Fronten sind klar genug gezogen allein schon durch die Konstellation

der Figuren und ihrer Darsteller, aber auch durch den Aufbau der Handlung,
der aus der Perspektive der Liebenden geschieht.
Zentraler Angriffspunkt des Films ist das Gesetz, das 17jährige sowohl hinsichtlich
der elterlichen Gewalt wie auch im Bereich des Sittlichkeitsstrafrechts als Minderjährige,

als schutzbedürftige Kinder behandelt. Es wird vorgeführt, wie diese Regelung

in den Händen unfähiger Erwachsener und angesichts des beschleunigten
Reifungsprozesses der Jugend ein in seiner Unangemesssenheit gefährliches
Machtinstrumentarium darstellt. Darüber lässt sich diskutieren, denn Cayatte geht hier von
Fakten aus, die belegbar sind. Freilich ist auch zu bedenken, dass keine Regelung
eine missbräuchliche Handhabung ausschliesst oder so elastisch getroffen werden
kann, dass allen Sonderfällen Rechnung getragen ist. Fraglich erscheint, ob Cayatte
der nüchternen Erörterung dieser Probleme einen Dienst erweist, wenn er sie mit
anderen verkoppelt (obwohl das im authentischen Fall, auf den er sich beruft, so ge-

90



wesen sein mag). Die ideologischen Gegensätze in der Fortsetzung der Pariser Mai-
Unruhen von 1968, die menschenfeindliche Eigengesetzlichkeit der Justiz-Maschine
und gewissenlose Praktiken in Nerven-Kliniken bilden im Film eine übermächtige
Verschwörung gegen das Liebespaar. Damit wird nochmals an die Bereitschaft des
Zuschauers appelliert, für die «Schwächeren» Partei zu ergreifen. Überspielt wird
die Problematik, die im Verhältnis des ungleichen Paares trotz allem liegt — wenngleich

ihr natürlich mit ganz anderen Mitteln zu begegnen wäre, als es hier geschieht.
Begriffe wie Liebe, Freiheit und Standhaftigkeit verschmelzen zu einem Kampfmotiv
von verdächtiger Unschärfe. Wie immer die Forderungen an die Gesellschaft lauten,
die man aus Cayattes Film ableitet, so bleibt jedenfalls kritisch zu prüfen, im Namen
welcher individuellen Ansprüche sie erhoben werden. ejW

The Liberation of L. B. Jones (Die Glut der Gewalt)
II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: USA (The Liberation Comp.); Verleih: Vita; Regie: William Wyler, 1969;
Buch: Jesse Hill Ford (nach seinem Roman), Stirling Silliphant; Kamera: Robert Surtee;

Musik: Elmer Bernstein; Darsteller: Lee J. Cobb, Anthony Zerbe, Roscoe Lee
Brown, Lola Falana, Lee Majors, Barbara Hershey u. a.

William Wyler, Altmeister der Traumfabrik Hollywood, hat sich in seinem nach dem
gleichnamigen Roman des schwarzen Südstaatlers Jesse Hill Ford realisierten Film
«The Liberation of L. B.Jones» dem virulenten Rassenproblem der USA gewidmet.
In einer im tiefsten amerikanischen Süden gelegenen Kleinstadt treffen ein junger
Anwalt und der Schwarze Sonny Boy ein; ersterer, um in der Praxis seines
hochangesehenen Onkels Hedgepath zu arbeiten, letzterer, um mit dem brutalen Polizisten

Bumpas eine alte Rechnung zu begleichen. In dieser Kleinstadt lebt auch der
schwarze Begräbnisunternehmer L. B. Jones, dessen Frau mit einem weissen
Polizisten ein Verhältnis hat, und der Hedgepath bittet, ihn beim Scheidungsprozess zu
vertreten. Der Anwalt, der um den guten Ruf des Polizisten fürchtet, verleitet diesen,
den Neger kaltblütig zu ermorden. Kraft seines Einflusses gelingt es Hedgepath, das
Geschehene zu vertuschen. Der weisse Polizist versieht weiter seinen Dienst. Angeekelt

von der Tat, tötet Sonny Boy Bumpas und reist mit dem von seinem Onkel
enttäuschten jungen Anwalt wieder ab.
Neben «In the Heath of the Night» (Fb 5/6), «Guess, Who is Coming to Dinner» (Fb
5/68), «Tick, Tick, Tick» und ähnlichen Produktionen ist «The Liberation of L. B.
Jones» ein weiterer amerikanischer Film der jüngsten Zeit, der sich mit der Rassenfrage

im Süden auseinandersetzt. Wyler versucht mit den Mitteln des konventionellen
Unterhaltungsfilms — was ja durchaus legitim ist — dem Zuschauer ein Problem

näherzubringen, das wohl verdrängt, nicht aber aus der Welt diskutiert werden
kann. Es ist die ungerechte, menschenunwürdige, ja oft verbrecherische Art und
Weise, mit der die einen amerikanischen Bürger andere amerikanische Bürger
behandeln. Erweckte beispielsweise «In the Heath of the Night», an den, ganz nebenbei

bemerkt, einige Einstellungen sowie die Grundkonzeption von Wylers Film
erinnern, den Eindruck, nach anfänglichen Schwierigkeiten könne man ja ganz gut
miteinander auskommen, stellt Wyler die immer breiter werdende Kluft zwischen
de jure und de facto in der Rassenfrage vergleichsweise ungeschminkt und hart dar.
Er erspart uns am Schluss den reinigenden Prozess, in dem der weisse Polizist
verurteilt wird, ganz einfach darum, weil die Realität der Südstaaten solche Prozesse
beinahe nicht kennt; er erspart uns das Auftauchen des einen Guten, der Recht und
Gesetz wieder herstellt, ganz einfach darum, weil Recht und Gesetz in jenen
Kleinstädten des Mittelwestens meist nur von einer ganz bestimmten Schicht je nach
Gutdünken angewendet werden; er erspart uns überdies das traditionelle, schönfärberische,

aber um so gefährlichere Happy End. Dafür sollten wir ihm dankbar sein. Man
hat dem Film vorgeworfen, er sei betont einseitig und zeige den Schwarzen als
unschuldig Verfolgten mit superweisser Weste. Leider ist es nun aber so, dass meist

91



auch in der Realität keine Kompromisse eingegangen werden; ganz im Gegenteil,
man kann sich sehr gut vorstellen, dass solches sich auch heute noch im Süden der
USA zutragen kann, gerade heute, wo die Ideen der Black Power das gegenseitige
Misstrauen immer stärker werden lassen. Und letztlich dürfen keine Kompromisse
eingegangen werden, wo es um Menschlichkeit und Toleranz geht. Überdies kann
man «The Liberation of L. B. Jones» nicht als krass einseitig bezeichnen, versucht
doch Wyler, ganz abgesehen von der Figur des jungen Anwalts selbst Hedgepath
differenziert zu zeichnen. Der Film ist übrigens für die Schweiz genauso notwendig
wie für die USA: Auch wir haben Minderheiten, die öffentlich und ungestraft als
«Bodensatz des Mittelmeerraumes» tituliert werden dürfen bl.

Love Story III. Für Erwachsene

Produktion: USA (Paramount); Verleih: Starfilm; Regie: Arthur Fliller, 1971; Buch:
Erich Segal, nach seinem gleichnamigen Roman; Kamera: Dick Kratina; Musik:
Francis Lai; Darsteller: Ali McGraw, Ryan O'Neal, Ray Milland, Katherine Balfour,
John Marley, Russell Nype, Sysney Walker und andere.

«Love Story» ist, was den Erfolg anbetrifft, ein typisches Produkt des Zusammenwirkens

verschiedener Medien. Vom Buch, dem Vorabdruck in Zeitschriften, der
Auflagensteigerung durch Buchclubs und Taschenbuchausgaben springt der
Bestseller-Effekt auf den Film über und wirkt, unterstützt durch die mit der Begleitmusik
gross ins Geschäft gestiegene Schallplatten-Industrie, von dort wieder zurück. Für
sich allein würde dagegen Arthur Hillers Verfilmung kaum zum Kassenfüller werden,
denn mehr als handwerkliches Können ist darin nicht investiert. Die (unbekannten)
Darsteller bieten keine besonders eindrücklichen Leistungen, und Extremes wird
in der Inszenierung vorsichtig gemieden. Immerhin scheint gerade die «mittlere
Linie», die auch den Gehalt des Romans von Eric Segal kennzeichnet, der Bedürfnislage

auf Seiten des Publikums zu entsprechen. Generationen- und Sozialkonflikt
ebenso wie Weltanschauungs-Probleme treten zwar in Erscheinung, aber in so
gedämpfter Form, dass sie keine Herausforderung enthalten.
Protagonisten der Liebesgeschichte sind ein Jus-Student aus sehr reichem und eine
Musikstudentin aus wenig begütertem Hause. Beide sind tüchtig in ihrem Fach und
emanzipiert in ihren Ansichten. Das bedeutet: Die religiösen und sozialen Vorurteile
ihrer Eltern behindern ihre Liebe — es ist natürlich die «grosse» — nicht. Sie heiraten

gegen den Willen seines Vaters, der daraufhin seine Zahlungen einstellt, und
heiraten in «aufgeklärter» Form gegen den Willen ihres (katholischen) Vaters. Eine
erste ökonomische Durststrecke ihrer Ehe überbrückt die junge Frau, indem sie
einem Verdienst nachgeht. Dann hat es ihr Gatte geschafft und startet in einem
renommierten Anwaltsbüro zur vielversprechenden Karriere. Alle Hoffnungen scheinen

sich zu erfüllen — da erkrankt die Frau an Leukämie und stirbt in wenigen
Wochen.

Uber die Banalität der Geschichte sind keine Worte zu verlieren. Immerhin gibt es
zwei Eigentümlichkeiten zu vermerken, die vermutlich zum Erfolg wesentlich
beigetragen haben und die der Film getreulich von der Vorlage übernimmt. Im Dialog lässt
Autor Segal seine Liebenden einen ziemlich rauhen Umgangston pflegen, den er
offenbar dem ihm als Dozent vertrauten Studenten-Milieu und den weitaus besseren
Erzählungen Jerome O. Salingers abgelauscht hat. Das ergibt einen effektvollen
Kontrast zu den unter dieser Sprache hervortretenden Gefühlen. Und das Glück, das
sich die beiden erkämpfen, steht von Anfang an unter tragischem Vorzeichen, weil
die Erzählung als Rückblende aus der Sicht des jungen Witwers konstruiert ist. Beides

sind Kunstgriffe, die auch im Film ihre Wirkung tun. Der eine täuscht eine grössere

Ehrlichkeit und Tiefe des gegenseitigen Engagements vor. Der andere — schon
eher bedenklich — macht die Frage nach den Konsequenzen der anstehenden
Probleme gegenstandslos. Trauer vereint die Uneinigen — ändern muss sich niemand.
Das ist nicht nur oberflächlich, sondern angesichts der vorgeblichen Lebensnähe
auch unehrlich. ejW

92



La moglie del prete (Die Frau des Priesters) III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Italien/Frankreich (Carlo Ponti/Champion); Verleih: Warner; Regie:
Dino Risi, 1970; Buch: Ruggero Maccari, Bernardino Zapponi; Kamera: Alfi Contini;
Musik: Armando Trovaioli; Darsteller: Sophia Loren, Marcello Mastroianni, Venan-
tino Venantini, Jacques Stany, Pippo Starnazza, Augusto Mastrantoni, Giuseppe
Maffioli u. a.

Albernes Zölibats-Lustspiel...

Der Himmel und einige FBW-Gutachter mögen wissen, was dem albernen Zölibats-
Lustspiel ein Prädikat eingebracht hat. Der Film ist weder besonders kritisch noch
besonders komisch, nur «besonders wertvoll»; die Story könnte der Regenbogenpresse

entnommen sein. In Padua hat Valeria aus unglücklicher Liebe zu einem
verheirateten Mann einen Selbstmordversuch unternommen und via Telefonseelsorge

einen Priester, Professor Mario Carlesi, kennengelernt; sie verfolgt ihn auf
Schritt und Tritt, sorgt für möglichst peinliche Situationen und gibt erst nach, als
ihr Opfer «Feuer gefangen» hat; Carlesi reicht ein Gesuch um Versetzung in den
Laienstand ein, auf das er am Ende, zum Monsignore ernannt, noch wartet. Die
inzwischen schwangere Freundin harrt skeptisch bei ihm aus. Diese Story ist noch
nicht das schlimmste; ein Visconti hätte daraus vielleicht ein aufwühlendes
Melodrama gemacht, aber sicher ohne den fatalen Anspruch, einen Beitrag zur aktuellen

Zölibats-Diskussion zu liefern. Dino Risi jedoch ging es nur um kitschigen
Gefühlsklamauk. Geigen schluchzen auf, als Valeria ihren Mario mitsamt seiner Soutane

an die Kirchenwand klemmt und küsst; später drückt sie mühsam ein paar
Tränen hervor, um dem Zuschauer ihr Leid zu zeigen. Aktuelles wird verniedlicht,
der Zölibat nicht weniger als der Marxismus, über den, in deutscher Lümmelmanier,
ein Knabe den Professor aufklärt. Alles, was für oder gegen den Zölibat vorgebracht

wird, ist ahnungslos oder verwässert; da heisst es, er sei «das Lieblingskind
der Kirche», und «Hauptursache der Krise», «reaktionär» oder «Rettung vor der
Ehehölle» usw. Als Komödie ist der Film zu langweilig, als (polemischer)
Diskussionsbeitrag zu dumm; unterhalten können sich dabei allenfalls Zuschauer, die weder

vom Film noch vom Zölibat eine Ahnung haben. G. P.

oder mehr als ein blosser Vorwand?

Die italienische Filmproduktion pflegt mit soviel Plumpheit beliebige Aktualitäten
aufzugreifen, bloss um ein Stichwort zu haben, mit dem das Publikum zur Kasse
gebeten werden kann, dass man kaum mehr richtig hinschaut: Eine Komödie, die
beliebte Stars (Sophia Loren und M. Mastroianni) in eine Liebesgeschichte mit
Zölibats-Komplikationen verwickelt — warum sollte es uns erspart bleiben?
Der Film von Dino Risi scheint solchem Achselzucken recht zu geben. Er beginnt
im Ton der Farce und lässt seine Figuren kräftig chargieren. Später weicht er von
dieser Linie ab, versucht mal die weiche, mal die harte Tour, mengt Sentimentales
und Aggresives bei. Ein Mischprodukt also, dessen Hersteller sich um Glaubwürdigkeit

und Stil wenig Mühe gemacht haben. Indes, die Mischung lässt bei näherer
Betrachtung vermuten, dass sie doch mit einiger Sorgfalt erarbeitet worden sei.
Der muntere, mit etwas Gefühl angereicherte Spass umkleidet einen thematischen
Kern, der weder blosser Vorwand ist, noch in seiner Entfaltung der Schärfe
entbehrt. Wer Risi kennt, ist ob dieser Entdeckung nicht überrascht. Der Italiener hat
schon in früheren Filmen nach dieser Methode gearbeitet.
Die unerwünschte Verbindung bahnt sich auf dem Weg über die Telefonseelsorge
an. Ohne Absicht erobert sich Don Mario mit seiner Stimme eine temperamentvolle
Verehrerin, die ihm hartnäckig zusetzt. Das gibt vorerst Anlass zu den üblichen —
im Komödienfach üblichen — Gefechten zwischen Tugend und Verführung.
Tiefgang stellt sich auch nicht ein, als Don Mario anbeisst und ans Heiraten zu denken
beginnt. Das Verhältnis zwischen ihm und seiner Geliebten wird vom Film im Be-

93



reich der sinnlichen Attraktion, der Verliebtheit belassen und nicht weiter erörtert.
Zugleich scheint Don Mario, obwohl ihm seine Stellung als Professor an einem
Knabeninternat einen intellektuellen Anstrich gibt, mit sich und seiner Überzeugung
nicht lange im Konflikt zu liegen. Es kostet ihn bloss einige Mühe, zum eingetretenen

Sachverhalt zu stehen. Damit ist sein Fall weder sonderlich glaubhaft, noch
ein günstiges Beispiel für die Erörterung des Zölibat-Problems. Er gibt vorwiegend
Gelegenheit, über die Verwirrung des Mannes in der Soutane zu lachen.
Im Grunde ist es dem Film aber gar nicht um die Frage der Priester-Ehelosigkeit
als solche zu tun. Die Spitzen, die quer durch die Komödie hindurch immer wieder
aus der harmlos-lustigen Oberfläche hervortreten und gegen Schluss hin polemische

Schärfe annehmen, zielen vielmehr auf die Mentalität, mit der Kirche und
(italienische) Gesellschaft den Schwierigkeiten des einzelnen Priesters mit dem Zölibat

entgegentreten. Dass hier Taktik den Prinzipien vorgeht, Klugheit die höhere
Tugend ist als Ehrlichkeit, unterstellt der Film im Verhalten Don Marios und seiner
Vorgesetzten bis hinauf in höchste vatikanische Ämter. Allen geht es bloss um die
Vermeidung des öffentlichen Skandals, notfalls um den Preis eines auch nicht
sonderlich heimlichen, sicher aber unmoralischen Konkubinats. Eine freche
Verunglimpfung? Unbestreitbar bietet der Film eine Karikatur, liegt in seinem pauschalen

Vorwurf ungerechte Härte. Aber er hätte weniger Chancen, beim Publikum
Zustimmung zu finden, wenn nicht kirchliche Stellen öfters den Eindruck erweckten,
mehr um Würde als um Lauterkeit bemüht zu sein. Und auch ein so verhängnisvolles

Wort wie «Die Kirche hat Zeit» (als Antwort auf die Not einzelner) ist ja keine
Erfindung des Film-Dialogs.
«Die Frau des Priesters» ist kein grosser Wurf, auch nicht als Satire. Es steckt
Konfektion, Mache und billiger Spott darin. Dennoch zeigt er etwas an: Wo Aussen-
stehende in der Kirche den Skandal sehen. ejW

Steamboat Bill Jun. (Steamboat) II. Für alle

Produktion: USA (Joseph Schenck/United Artists); Verleih: Majestic; Regie: Charles
F. Reisner und Buster Keaton, 1928; Buch: Carl Harbaugh; Kamera: J. Devereux

Hennings, Bert Haines; Darsteller: Buster Keaton, Ernest Torrence, Marion Byron,
Tom Lewis, Tom McGuire und andere.

In den letzten Jahren wohl die erfreulichste «Serie» im Kino bilden die Keaton-Wie-
deraufführungen, die sich allmählich zu einem Überblick über die wichtigste
Schaffensperiode des amerikanischen Komikers runden. Ausstehend ist hier noch «Spite
Marriage» (1929), Keatons letzter Stummfilm, der im Ausland bereits wieder zu sehen
ist. Ein Jahr zuvor entstand «Steamboat Bill Junior»; diese Komödie galt zeitweilig
als verloren und markiert ebenfalls ein «Ende», nämlich dasjenige von Keatons
unabhängiger Produktionstätigkeit. Für die folgenden Filme liess er sich von MGM unter
Vertrag nehmen, was seinem eigenen Urteil zufolge «der grösste Fehler seiner
Karriere» war, obwohl sich die Konsequenzen nicht sofort bemerkbar machten.
Für «Steamboat» teilte sich Keaton mit Charles F. Reisner in die Regie. Indes verrät
die Inszenierung durchwegs die persönliche Handschrift des Komikers. Kennzeichnend

ist der etwas bedächtige Start, der nicht nur die Ausgangslage für die
nachfolgenden Konflikte schaffen muss, sondern zugleich die von Keaton stets bevorzugte

malerische und plastische Kulisse zur Geltung bringt. Zuerst wird die
Flusslandschaft vorgestellt, dann kommen die beiden Raddampfer ins Bild, anschliessend
wird die Konkurrenzlage erläutert: Der Kapitalist King will mit seinem neuen Boot
das Geschäft an sich reissen und Steamboat Bill mit seinem klapprigen alten Kahn
verdrängen. Zur gleichen Zeit kehren Kings Tochter und Steamboat Bills Sohn (Keaton)

vom College zurück. Die beiden lieben sich und geraten damit zwischen die
verfeindeten Väter. Überdies hat aber Bill nach jahrelanger Trennung einen stämmigen
jungen Mann erwartet und ist vom Anblick des dandyhaften Jünglings, der da sein

(Schluss siehe S. 109)

94


	Filmbesprechungen

