
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 4

Artikel: Hans Richter : Publikumswünsche

Autor: Manz, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Richter: Publikumswünsche
Vorbemerkung der Redaktion: Der Zürcher Filmjournalist Hanspeter Manz setzt
seine verdienstvollen Bemühungen um die Herausgabe wichtiger Raritäten der
deutschen Filmliteratur mit der Veröffentlichung eines höchst interessanten Fundes fort.
Hanspeter Manz hat in den «Filmwissenschaftlichen Studientexten» (Verlag Hans
Rohr, Zürich) bereits Werke von Rudolf Harms («Philosophie des Films»), Rudolf
Kurtz («Expressionismus und Film») und Hans Richter («Filmgegner von heute —
Filmfreunde von morgen»; alle drei erschienen erstmals in den zwanziger Jahren)
neu zugänglich gemacht. Die Sammlung der Studientexte wird nun um eine weitere
Reihe ergänzt, die in unregelmässigen Abständen filmwissenschaftliche Erstdrucke
von Belang einem breiteren Leserkreis zugänglich machen will.
Als erster Band wird dieses Frühjahr «Der Kampf des Films» des bekannten
deutschen Malers, Filmavantgardisten und Kunsttheoretikers Hans Richter erscheinen.
Manz schreibt in seiner Einleitung unter anderem: «Richters »Kampf um den Film«
stellt ohne Zweifel eine aussergewöhnliche Entdeckung dar, die zahlreiche Erkenntnisse

einer heute so vielbeachteten, gesellschaftsbezogenen Filmtheorie und
Filmsoziologie um Jahrzehnte vorausgenommen hat. Zwischen den Frühwerken eines
Bela Balasz oder eines Rudolf Arnheim und den späten Arbeiten eines Siegfried
Kracauer bildet Richter eine Art von Brücke. Man wird ihn in Zukunft zur Kenntnis
nehmen müssen: in Filmforschung und Medienkunde.
»Der Kampf um den Film« entstand in den Jahren 1934 bis 1939, und zwar in der
Schweiz. Hier machte Richter nach seinem Weggang aus Hitler-Deutschland bis zu
seiner Obersiedlung nach den USA während längerer Zeit Filme in Zürich und Basel.
Auch hielt er Vorlesungen und betrieb Projektstudien für Spielfilme. Die Niederschrift

des Manuskriptes selbst geschah zu Teilen in Basel und zu Teilen im Tessin,
allwo der Cinéast im damals noch recht unberührten Carabietta zeitweise lebte. Das
maschinenschriftliche Original der Arbeit machte die Irrfahrten des Autors in den
Folgejahren mit: nicht ohne zu wiederholten Malen durchgelesen und mit Zusätzen,
aber auch mit Streichungen versehen worden zu sein. 1941 publizierte der damals
bekannte Zürcher Redaktor, Filmkritiker und Literat Edwin Arnet in der «Neuen
Zürcher Zeitung» ein einziges Kapitel «Urkino». Zusammen mit Herman G. Weinberg
plante der Autor ausserdem später eine englische Edition, die indes auch nicht über
eine Teilübersetzung hinaus gedieh. Sein eigenes Autorenexemplar übergab Richter
endlich vor geraumer Zeit der Filmbibliothek des New Yorker «Museum of Modern
Art.» Dieses Institut fertigte seinerseits für Richter einen fotokopierten Beleg des
Ganzen an, der nunmehr dem Herausgeber als Vorlage für die Drucklegung diente.»

Bibliografische Angaben: Hans Richter, Der Kampf um den Film. Beitrag zur
Geschichte und zur Ästhetik des Films (1934—1939). Nach dem Originalmanuskript des
Verfassers ediert und zum Druck vorbereitet von Hanspeter Manz. 1971, Zürich, ca.
300 S., 64 Bildseiten, Film- und Regisseurindex (Filmwissenschaftliche Studientexte,
Reihe II: Erstausgaben ungedruckter Filmtexte, Band I), Subskriptionspreis etwa
Fr. 30.— (Subskriptionsbestellungen nimmt entgegen: Buchhandlung Hans Rohr,
Oberdorfstrasse 5, 8024 Zürich).
Der folgende Vorabdruck bringt (gekürzt) den II. Teil aus dem III. Kapitel:
Widersprüche.

Muss es so sein?

Welche Vorwürfe man der produzierenden Industrie bezüglich der geistigen Qualität
ihrer Filme auch machen kann — und welche auch immer man ihr noch machen

77



wird —: auf alle hat sie die scheinbar unwiderlegbare Antwort bereit: «Das Publikum
will andere als diese Filme nicht sehen! Wenn Sie uns das nicht glauben, dann sehen
Sie sich, bitte, unsere Bilanzen an und die Erfolgsstatistik der Filme, die «schlecht»
sind und Millionen bringen —- und die der sogenannten künstlerischen, die sich als
Nieten erwiesen haben.»
Diese Beweisführung trifft sich mit einer bestimmten «pychologischen» Diagnose,
dahingehend, dass die «Masse» ein amorphes Gebilde sei, nur einer Sättigung, aber
keiner Bildung fähig. Zweifellos sind in solcher «Erkenntnis» die negativen
Eigenschaften der Massenseele formuliert. Das Beweismaterial dafür ist so umfangreich,
und die Vergangenheit liefert zur Bestätigung dieser Negation so anschauliche
Beispiele, dass ein Glaube an die geistige Entwicklungsfähigkeit der «Masse»
wissenschaftlich fast als Utopie betrachtet werden müsste.
Selbst wenn also die Filmindustriellen einen anderen Geist besässen als den, den
ihre Produkte ausdrücken, so dürften sie ihn (so verteidigen sie sich) in den Filmen
nicht äussern.
(Auch ich halte die Frage, ob die Filmindustriellen ungeistige oder kluge Menschen
seien, etwa kleine Altkleiderverkäufer oder echte Grossindustrielle, nicht für die einzig

entscheidende; denn sie selbst bestimmen allein nicht die geschichtliche
Entwicklung ihres Geschäfts. Was können sie mehr tun, als die besten und fähigsten
Künstler zu engagieren?)

Die Moral des Films

Das Publikum der Kinos besteht zum weitaus grössten Teil aus kleinen Leuten; kleinen

Angestellten, Arbeitern, mit den Interessen ihres Standes. Das Leben, das sie
leben, ist voller Widersprüche: den Guten geht es keineswegs immer gut (wie man
sie einst lehrte), öfter schon den Bösen. Die Ungerechtigkeit wird durch das Leben
nicht aufgehoben. Die Chancen, dass es besser werde, sind gering.
Diese Erkenntnisse, die ihnen das Leben selbst vermittelt, bestätigt ihnen der Film in
seiner heutigen Form nicht. Im Film wird unentwegt ein Leben vorgeführt, wo irdische
und göttliche Moral sich ergänzen, wo weniger die Umstände und die Chancen der
materiellen Existenz den Menschen bestimmen, als vor allem, ob er «gut» oder
«böse» sei: ob er die Gesetze der konventionellen Schulmoral erfülle oder nicht—
einer Moral, die wie gesagt durch das Leben selbst gründlich widerlegt zu werden
pflegt.
Der Film kennt böse und gute Menschen, zum Beispiel böse Unternehmer und gute
Arbeiter, oder gute Unternehmer und böse Arbeiter. Aber ob der eine gut und der
andere schlecht ist, das erklärt ja ihr wahres Handeln nur zum (geringen) Teil. Wir
wissen heute, dass sowohl der Unternehmer wie der Arbeiter nicht von ihrem
Charakter, sondern von den Bedürfnissen ihrer sozialen Funktion und von den
Bedingungen, unter denen sie leben, bestimmt werden. Wollte man der Auffassung des
heutigen Films folgen, so läge alles Unglück in der Welt darin, dass die Menschen
nicht so gut sind, wie es in der Schule gelehrt wird, und dass sie eben besser werden
müssen — als ob die Menschen heute in Verhältnissen lebten, in denen man sie «gut»
sein liesse!

Banal sein — eine Ubereinkunft

So hat sich eine Filmmoral gebildet, die vorschreibt, wie sich der Mensch auf der
Leinwand zu benehmen hat. In Europa ist diese Moral ungeschrieben (soweit sie
nicht in Zensurverboten festliegt); in Amerika sorgt der hochbezahlte Mr. Hays dafür,
dass der Inhalt des Films sich nicht wesentlich über das, was man den Kindern in der
Schule beibringt, hinauswage.
Das Publikum wird durch solche Praxis den Schulkindern gleichgestellt — mit
Ausnahme der Behandlung sexueller Probleme, die zwar ungemein ausgebreitet, aber
nichtsdestoweniger ebenfalls auf einem primitiven Niveau dargeboten werden
trotz gelegentlicher Augenblicke, wo Kunst diesen Tiefstand hinter sich lässt.

78



Dass ein solcher Rahmen keine Auseinandersetzungen ermöglicht wie in Literatur
und Theater, ist selbstverständlich; dass er die freie Entwicklung des Films als Kunst
(insofern diese eben eine Auseinandersetzung mit dem Leben sein soll) hemmt, ist
zu verstehen.

Das Publikum

Wie ist es zu erklären, dass trotz dieser Widersprüche das Publikum weiter ins Kino
geht, ja, ihm der Film wie er ist, gefällt? Wunschbefriedigung! (Und wie ist es zu
erklären, dass dieser Film doch zu 95 Prozent in sogenannten feinen Kreisen spielt,
vor einem Publikum, das zu 75 Prozent den «nicht-feinen» angehört?)
Sie (die Wunschbefriedigung) ist der Grund der unstreitbaren Tatsache, dass die
Armen ein dringendes Bedürfnis haben, das Leben der Reichen zu sehen? Warum
hat die untere Klasse eine so offensichtliche Freude an der Darstellung der höheren
Klassen, an deren Lebensgewohnheiten, Milieu, Moral?
Wenn diese Neigungen allein dem eigenen sozialen Unbefriedigtsein entsprängen,
dem Wunsch, sich am Anblick des Reichtums, der Feinheit und jener moralischen
Qualitäten voilzusaugen, die die Abwesenheit von Alltagssorgen und eine nur durch
reiche Mittel zu erwerbende Bildung verleiht — einmal, wenigstens im «Traum»,
einen tiefen Schluck der Wunschbefriedigung zu tun — so würde diese Neigung mit
absoluter Gewissheit schliesslich in eine fürchterliche Abneigung, in ein Ressentiment

umschlagen, das die bisher beliebte Traumnahrung als Provokation bewerten
und eine geradezu revolutionierende Wirkung hervorbringen müsste. Das trifft aber
nicht zu. Um so erstaunlicher, wenn man bedenkt, dass auch die mehr als 20 Millionen

Arbeitslosen in der «zivilisierten» Welt derartige Filme sehen!

Nachahmung als gesellschaftlicher Bildungsfaktor

Die Gründe für dieses Verhalten liegen in der speziellen Bewusstseinsstruktur des
Menschen. Die untere Klasse sieht die obere als eine auch moralisch höhere, eine
bessere, und versucht sie entsprechend nachzuahmen.
Nur die oberen Schichten, sind, aufgrund ihrer materiellen Mittel, in der Lage, mit
höherer Bildung ein «vollendetes Benehmen», ein allgemeineres Urteil über die
Zusammenhänge des Lebens zu erwerben. Das gibt ihnen eine selbstbewusste
Überlegenheit und das «Recht», Satzungen für moralisches Verhalten, für geistige Werte,
für menschliche Qualitäten, kurz die Ideologie der Gesellschaft, aufzustellen. Dieser
«Standard» ist das Vorbild für jedes nach besseren Lebensbedingungen strebende
Individuum, für jeden, der in der Gesellschaft hochkommen will.
Die unteren Schichten sind, als Ganzes gesehen, nur unter besonderen geschichtlichen

Bedingungen (wenn eine Gesellschaftsform sich lockert oder zerfällt) in der
Lage, sich der herrschenden Ideologie zu entziehen. Bis dahin erkennen sie diese
als einzig gültigen Masstab an; sie sehen in ihr sowohl einen geistig-unantastbaren
Wert wie auch ein menschlich-moralisch verpflichtendes, zur Nachahmung
aufforderndes Muster.
Das ist einer der wichtigsten Gründe, weshalb das Publikum Filme wünscht, die ihm
das Leben der oberen Klasse als etwas «höheres» vor Augen führen.
Solange dem Knecht, etwa zur Zeit Abrahams, von seinem Patriarchen genügend
Nahrung, erträgliche Lebensbedingungen und ein Minimum von Lebensgenuss
garantiert bleiben, wird er sich normalerweise bereit zeigen, die Moral des Patriarchen,
ihn selbst und die Eigentumsverhältnisse, die er vertritt, als ein erträgliches, vernünftiges,

ein «höheres» Prinzip anzuerkennen und die Richtigkeit der gegenseitigen
Lebensverhältnisse zu akzeptieren. (Falls er nicht gerade ein Genie ist, das weit über
seinen ursprünglichen Stand hinausstrebt.) Er wird Ge- und Verbote einzuhalten
suchen und sich, um nicht zu fehlen, nach dem Benehmen der Oberen richten. Er
wird ihr Verhalten studieren und durchaus bestrebt sein, es nachzuahmen.
Indem die unteren Bevölkerungsschichten den Reichtum, die Feinheit der
Ausdrucksweise, die Bildung und die «ideelen Motive» bewundern, die die höheren

79



ihnen vormachen, entsteht, auf dem Wege über Bewunderung — Neid — Verlangen,
in jedem einzelnen Individuum der unteren Klassen eine psychologische Bereitschaft,

das gegebene Vorbild der oberen nachzuahmen. Stendhal meint, die Moral
der Regierenden von heute sei die Moral der Regierten in dreissig Jahren.)
Auf diese Weise bestätigen die unteren Klassen die Richtigkeit des gesellschaftlichen

Lebensideals, der offiziellen Moral, und arbeiten dadurch direkt am Bestehen
der Gesellschaft mit. (Es folgen die beiden Abschnitte «Talmi» und «Kollektives
Benehmen», die hier aus Platzgründen weggelassen werden.)

Der Film als Tröster
So entsteht auf der Leinwand ein dem realen sehr fernes Leben, eine Welt der
Romantik, eine unwirkliche, idealisierte, zu nichts verpflichtende Darstellung des
Lebens. Sie fordert weder zum Vergleich mit der Tatsächlichkeit auf, noch überhaupt
zum Denken. Sie erregt lediglich unbewusste Gefühle, Erinnerungen aus der
Pubertätszeit, an die «bittersüsse» Harmonie der Welt, erotische Träumereien... gerade
recht, um eine verschwommene, zauberhaft unklare Dämmerwärme des Geistes und
Gefühls zu begünstigen. Das ist das diametrale Gegenteil von dem, was Literatur
und Theater als hohes Ziel anstreben — das Gegenteil von Anspannung des Geistes
im künstlerischen Genuss, das Gegenteil von Kunst!
Zu dem Wunsch, sich solchem entnervenden Genuss hinzugeben, führt der
übermässige Druck des Alltags, der nicht durch eine genügende geistige und moralische
Bildung wettgemacht wird.
Die «rationalisierte» Arbeitsmethode, die immer weiter getriebene Spezialisierung
der Arbeit hat dieser den «allgemein-menschlichen» Charakter genommen, den sie
in den Zeiten des Handwerks noch hatte. Es gibt weniger Freude am Schaffen als
früher, weil man ein zusammenhängendes Produkt in den meisten Fällen gar nicht
mehr zu sehen bekommt, weder im Büro, noch in der Fabrik.
Die Arbeit ist so der emotionellen Reize entkleidet, die sie einmal besass, und
bekommt einen ausgesprochenen Zweckcharakter (bei dem der Zweck die Erwerbung
der materiellen Mittel zum Leben und der Charakter der Zwang ist). Die Freiheit
dagegen erhält dementsprechend einen betonten Un-Zweck, einen puren
Unterhaltungs-Charakter.

Die spezialisierte Form der Arbeit hat zu einer spezialisierten Form der Nicht-Arbeit,
des «Vergnügens» geführt — zwei Sphären, zwischen denen es keine Verbindung
gibt. «Man ist gezwungen, die Stunden innerer Erhebung von den täglichen Bedürfnissen

zu trennen — falls keine Katastrophe eintreten soll. Eine Stunde hellster
Einsicht, und der Mensch müsste sich das Leben nehmen oder in einem Doppelleben
Zuflucht suchen», schreibt Ehrenburg in seiner «Traumfabrik».

Was unsere Leser am «Filmberater» ärgert und freut
2. Folge der Leserumfrage-Auswertung

Im Oktoberheft vorigen Jahres sind die reinen Zählergebnisse der im Juni durchge -
führten «Filmberater»-Leserumfrage veröffentlicht worden. Daraus haben sich wertvolle

Aufschlüsse über die Zusammensetzung der Leserschaft, deren kritische
Beurteilung der Zeitschrift sowie Wünsche und Anregungen an die Redaktion ergeben.
Einige davon sind seither verwirklicht worden: Veröffentlichung von Arbeitshilfen zu
kurzen und langen Schmalfilmen, Interviews mit Filmschaffenden, Filme im
Fernsehen, andere Anordnung und bessere grafische Gliederung der Beiträge. In diesem
Zusammenhang gehören auch die Mitarbeit des Filmbüros, seines Leiters und der
Mitarbeiter, an Kursen, Tagungen und Weekends, die Bemühung um eine Vermehrung

des Kurzfilmangebotes, speziell für die kirchliche Jugend- und Erwachsenen-

80


	Hans Richter : Publikumswünsche

