
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 4

Rubrik: Filmbesprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fi

En passion (Passion / Eine Passion) III. Für Erwachsene

Produktion: Schweden (Svensk Filmindustri); Verleih: Unartisco; Regie und Buch:
Ingmar Bergman, 1969; Kamera: Sven Nykvist; Darsteller: Liv Ullman, Bibi Anders-
son, Max von Sydow, Erland Josephson, Erik Hell, Sigge Fürst, Svea Holst, Annika
Kronberg u. a.

Andreas Winkelman lebt einsam in einem kleinen Haus «auf einer Insel im Meer»
(so der Kommentar; die Aufnahmen wurden auf Farö gemacht). Er hat sich, wie man
andeutungsweise erfährt, nach bitteren Erfahrungen von den Menschen zurückgezogen.

Dennoch lässt er sich nach einer zufälligen Begegnung mit Leuten ein, die in
der Nachbarschaft wohnen: Dem Architekten Vergerus, seiner Frau Eva und der mit
ihnen lebenden Witwe Anna Fromm. Ohne zu wissen warum, meint er, habe er ihre
Einladung angenommen. Liesse sich das aber überhaupt vermeiden — das
Zusammenleben mit anderen Menschen? Winkelman geht noch weiter. Er nimmt Anna
Fromm in sein Haus, lässt sich auf eine Liebe ein. Dabei hat er schon bei ihrer ersten
Begegnung aus einem Brief erfahren, wie Annas frühere Ehe zerbrach: Das
Zusammenleben wurde unmöglich, der Gatte fürchtete physische und psychische Gewalt.
Später dämmert Winkelman, dass Anna auf diesen Brief hin den Unfall absichtlich
herbeigeführt hat, dem Mann und Kind zum Opfer gefallen sind. Parallelen zwischen
seinem Verhältnis zu Anna und ihrer früheren Ehe zeigen sich von Anfang an.
Schliesslich brechen auch zwischen ihnen die Aggressionen durch. Und wiederum
versucht Anna, einen Auto-Unfall zu verursachen.
Bergmans neuer Film legt Gewicht auf die Wiederholung, die Unausweichlichkeit in
der Entwicklung der Beziehungen von Mensch zu Mensch. Liebe endet, so scheint
es, immer in Gewalt. Liegt darin eine Gesetzlichkeit des Zusammenlebens? Des
Lebens überhaupt? Im Film jedenfalls ist Gewalt allgegenwärtig. Auf der Insel geht
ein Unbekannter um, der Tiere quält und mordet. Ein alter Mann, auf den ohne wirkliche

Gründe der Tatverdacht fällt, wird misshandelt und in den Selbstmord getrieben.

Auf dem Fernsehschirm töten Soldaten in Vietnam einen Wehrlosen. Schliesslich
erhebt Winkelman die Fäuste und gar eine Axt gegen Anna. Das Schlussbild des

Films scheint die Frage zu stellen: Gibt es nur diese Alternative, Einsamkeit oder
Gewalt?
Um eine Antwort zu finden — die Bergman nicht gibt —, müsste man den Gründen,
den Hintergründen der vom Film indizierten Gesetzlichkeit nachgehen. Er selbst
scheint sie in einer Verbindung zwischen Identitätskrise («Persona», Fb 3/69; «Stunde
des Wolfs», Fb 12/67) und Aggression, scheint die Gewalttätigkeit im Zusammenhang
mit Projektionen und verlorener Selbstachtung zu sehen. Winkelman wehrt sich von
Anfang an dagegen, im Verhältnis zu Anna mit demBild ihres früheren Gatten zu
verschmelzen — der auch Andreas hiess, ebenfalls mit Eva eine kurze Liebesbeziehung
hatte und von Anna ganz für sich beansprucht wurde. Anna, die den Schiffbruch ihrer
Ehe verleugnet und sich gegen den Zynismus, wie ihn etwa Vergerus praktiziert,
wehrt, scheint mit Winkelman verwirklichen zu wollen, woran sie glaubt: Die Liebe,
in der zwei eins werden. Der Wirklichkeit, die ihrem Wunschbild nicht entspricht,
begegnet sie mit dem radikalen Versuch, sie auszulöschen. Anderseits ringt Winkelman

selber mit der Erfahrung von Erniedrigung und Bedeutungslosigkeit, die ihn zur
Flucht in die Einsamkeit veranlasst hat. Eine selbstquälerische Ichverfangenheit gibt
ihn nicht frei für die Beziehung zum andern.
Manches an «Passion» kommt demjenigen bekannt vor, der die letzten Bergman-
Filme gesehen hat. Das Schaffen des Schweden hat etwas von einem Kaleidoskop
an sich, wie es Themen und Motive in immer wieder veränderter Konstellation zeigt,

66



neue Verbindungen und Perspektiven aufdeckend. In diesem Zusammenhang zeichnet
sich das jüngste Werk aus durch bemerkenswerte Ausgewogenheit und

gestalterische Entkrampfung. Die Farbe bringt trotz strenger Stilisierung eine Bereicherung

von Bergmans Ästhetik, während anderseits die Einblendungen von Äusserungen
der Schauspieler über ihre Rollen das Blickfeld über die Grenzen der Inszenierung

hinaus erweitern. Eine grössere Freiheit gegenüber seinen Obsessionen scheint
den Autor zu einer klaren und beherrschten Gestaltung der Probleme befähigt zu
haben. Es darf darum die Behauptung gewagt werden, dass Bergman mit diesem
Film die Arbeit der letzten Jahre zur Reife gebracht habe. ejW

Black-out II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Schweiz (Pandora/Condor/Groupe 5/S.S.R.); Verleih: Septima-Film, G.

Müller, Case postale 201, 1211 Genève 2; Regie: Jean-Louis Roy, 1970; Buch: Patricia
Moraz, J.-L. Roy; Kamera: Roger Bimpage; Musik: Alphonse Roy; Darsteller: Lucie
Avenay, Marcel Merminod u. a.

«Mein Haus ist meine Burg» — dieses Wort wird im zweiten abendfüllenden Spielfilm

des jungen Genfers Jean-Louis Roy, das von der Groupe 5, Genf, in Zusammenarbeit

mit dem Westschweizer Fernsehen produziert wurde und in seiner Thematik
stark an E. A. Poe's Meisterstück «The Masque of the Red Death» erinnert, ad absurdum

geführt. Die Geschichte, einer Zeitungsnotiz über einen Unglücksfall entnommen,

ist denkbar einfach: Sie schildert das Verhalten eines alten Ehepaares, das,
von Furcht vor dem Einmarsch einer fremden Macht und einem neuen, alles verheerenden

Krieg gepackt, sich hermetisch in seinem Haus voller Essvorräte von der
Umwelt abriegelt und schliesslich an seiner fixen Idee zugrunde geht. Jean-Louis
Roy, der erstmals 1968 mit «L'inconnu de Shandigor» (Fb 4/69) an die Öffentlichkeit
trat, will «Black-out» als einen für die Schweiz von heute beispielhaften Film verstanden

wissen und möchte damit aufzeigen, «wie kleinbürgerlich, egoistisch und
egozentrisch der schweizerische Durchschnittsbürger sein kann». Doch was als Kritik an
der Schweiz gedacht war, verdichtet sich zusehends zu einem menschlichen Drama,
zu einem Gleichnis über den Zerfall des Menschen, der sich absondert, damit aufgibt
und wie ein Tier elendiglich verendet. Der kammerspielartige Charakter, der bis zum
Schluss konsequent durchgehalten wird (und leider zu oft an eine reine
Bühneninszenierung erinnert), unterstreicht den reichen Dialog, der —• so Roy — nicht in
den Intentionen des Regisseurs lag, sondern einen Kompromiss darstellt, den er mit
der Drehbuchautorin Patricia Moraz eingehen musste. Und doch nimmt dieser Dialog

einen wichtigen Platz ein. Erst durch das gequälte, quengelnde und oft bösartige
Gespräch der beiden Alten Elise und Emile vor der Kulisse des die beengende
Atmosphäre geradezu physisch spürbar machenden Décors wird der Zuschauer in das
Grauen miteinbezogen und wird es ihm möglich, die Angst und die Panik vor dem
äusseren Feind mitzufühlen, die das alte Paar beherrscht, gegenüber rationalen
Überlegungen taub macht und es nicht mehr spüren lässt, dass sich der wahre Feind, die
Existenzangst und die innere Vereinsamung nämlich, schon längst durch die dicken
Mauern und vernagelten Türen eingeschlichen hat, um sie völlig zu zerstören.
(Siehe auch das Interview mit J.-L. Roy in Fb 10/70, S. 163) bl.

Un condé III. Für Erwachsene

Produktion: Frankreich (Stephan/Empire); Verleih: Idéal; Regie: Yves Boisset, 1970;
Buch: Claude Ve i I lot, Y. Boisset, nach dem Kriminalroman «La mort d'un condé» von
Pierre-Vial Lesou; Kamera: Jean-Marc Ripert; Musik: Antoine Duhamel; Darsteller:
John Garko, Michel Bouquet, Françoise Fabian, Michel Constantin, Adolfo Celi,
Bernard Fresson u. a.

67



«Polizist sein ist ein dreckiger Beruf, den man nur auf dreckige Weise ausüben kann»
— dieser resignierte und äusserst provokative Ausspruch Inspektor Favenins
(meisterhaft dargestellt von Michel Bouquet) ist zugleich die Quintessenz des französischen

Anti-Maigret-Films «Un condé» (zu deutsch etwa «Ein Polyp») von Yves Bois-
set. Der Film beginnt im Stile eines harten amerikanischen Gangsterfilms, eines
sogenannten «film noir», doch bald werden tiefere Schichten blossgelegt und drängen
das eigentliche Geschehen in den Hintergrund.
Nachdem ein Nachtlokalbesitzer sich mit dem von einer gesellschaftlich hochangesehenen

Persönlichkeit geleiteten Syndikat angelegt hat und von diesem aus dem
Weg geräumt wird, beschliessen seine Schwester und ein Kumpel, den Mord zu
rächen. Bei der Schiesserei wird ein junger Inspektor tödlich getroffen, was dessen
Freund, Inspektor Favenin, den Sinn für alle Proportionen vergessen lässt. Angestachelt

von tödlichem Hass und teilweise mit der stillschweigenden Zustimmung seines

Vorgesetzten, der ihn aber später fallen lässt — «die Ehre der gesamten Polizei
wird besudelt» —, stürzt er sich in die Untersuchung, um seinerseits die Rache in
die Hand zu nehmen und illegal seine Bluturteile zu fällen — der Polizist wird Richter
wie auch Henker in einer Person.
Der Film, dessen Drehbuch von Claude Veillot und dem Regisseur selbst nach dem
das kritische Engagement weit weniger stark in den Vordergrund spielenden
Kriminalroman «La mort d'un condé» von Pierre-Vial Lesou geschrieben worden ist, hat die
legalisierte Gewalt zum Thema, die es ihren Trägern möglich macht, unter dem
Schutz ihrer Ausweise und der über alle Zweifel erhabenen Zeugniskraft selbst zu
jenen Methoden zu greifen, die die Gegenseite anwendet — also zu Folter, Erpressung

ung Mord. Der Film möchte aber auch aufzeigen, wie gross die Ansteckungsgefahr

sein kann, der ein Ordnungshüter in seiner täglichen Berührung mit dem
Verbrechen ausgesetzt ist. Mit der Frage nach der staatlich sanktionierten Gewalt und
ihrer oft umstrittenen Anwendung gegenüber dem gesellschaftlichen Aussenseiter
wagt sich der Film auf ein Gebiet vor, wo manchenorts noch viele ungerechtfertigte
und üble Machenschaften begünstigende Tabus existieren, die dazu angetan sind,
der Öffentlichkeit den klaren Blick zu vernebeln — nicht umsonst wurde der Film
gerade in Frankreich, das noch immer ein Staatssicherheitsgericht und die umstrittenen

Gardes Républicaines kennt, verboten und erst nach langen Pressepolemiken
freigegeben.
Wo Elio Petri in «Indagine su un cittadino al di sopra di ogni sospetto» (Fb 10/70) mit
Satire und Ironie, aber nicht weniger glaubhaft, die Mängel aufgezeichnet hat, die
aus der institutionalisierten Gewalt erwachsen können, geht Boisset das Thema bar
jeder Beschönigung und ungleich härter, kompromissloser und auch einseitiger an.
Die von ihm dargestellte Ordnungsmacht erscheint als korrupte, degenerierte
Maschinerie, deren Vorgehen in vielem an die Praktiken der Gestapo erinnert und die
sich im sicheren Wissen um ihre Unangreifbarkeit so selbstverständlich jenseits aller
Grenzen der Legalität bewegt, dass man meinen möchte, es gehe eigentlich besser
ohne sie. Seltsam auch tönen die Direktiven dieser Polizei, die nur auf der
«Radfahrertheorie» zu basieren scheinen — nach oben buckeln, nach unten treten: Die
Ordnungsgewalt habe sich nicht um die Veränderung der bestehenden Ordnung zu
kümmern, sondern die Interessen des jeweiligen Systems zu wahren und ihm zu
dienen, die Polizei sei eine durch und durch apolitische Angelegenheit und jenes Instrument

der Gesellschaft, das den an die Oberfläche des staatlichen Organismus
tretenden Unrat schnell, sauber und unauffällig zu beseitigen habe. Dies sei aber nicht
möglich, wenn man sich nicht der gleichen Methoden bediene wie der Gegner.
Sicher hat die Frage des Polizeieinsatzes gegen verfassungsmässig garantierte
Demonstrationen grosse Bedeutung, doch durch solch einseitige Argumentation wird
der Film zu einem heftigen, oft übertriebenen und unsachlichen Angriff gegen die
Polizei als Institution, ja, gegen den Polizeiberuf ganz allgemein, was um so eher
spürbar wird, als dass sich vom untersten Flic bis zum Oberkommissar keine positive
Figur finden lässt, die die Interpretation zulassen würde, man habe es hier mit einem
Einzelfall zu tun. Sogar der später ermordete und von Favenin als «sauberer Polizist»
gelobte Inspektor überschreitet die Grenzen der Legalität in krasser Weise, als er

68



die Mörder — in seinen Augen Wohltäter —- des Syndikats-Bosses entkommen lässt.
Gerade weil das Problem der ungerechtfertigten Gewaltanwendung seitens der
Polizei so aktuell ist — man denke nur an die brasilianischen Todesschwadronen, die
Situation in den USA, an die wüsten Prügeleien anlässlich der Pariser Maiunruhen,
an den Berliner Studenten Ohnesorg und nicht zuletzt an die unentschuldbaren und
entwürdigenden Zwischenfälle im Zürcher Globuskeller —, erfordert es eine
differenziertere Stellungnahme als sie «Un condé» vermittelt. Gerade weifder Film technisch

und formal so ausgezeichnet gemacht ist, kann er gefährlich wirken und ist dazu

angetan, Emotionen in eine Diskussion hineinzutragen, die besser sachlich und
nüchtern geführt würde. bl.

«Wann wird man je versteh'n?»
(Marlene Dietrich im Lied «Sag mir, wo die Blumen sind»)

Soldier Blue (Das Wiegenlied vom Totschlag) III. Für Erwachsene

Produktion: USA (Katzka/Loeb); Verleih: MGM; Regie: Ralph Nelson, 1970; Buch:
John Gay, nach dem Roman «Arrow in the Sun» von Theodore V. Olsen; Kamera:
Robert Hauser; Musik: Roy Budd, Buffy Sainte-Marie; Darsteller: Candice Bergen,
Peter Strauss, Donald Pleasance, Bob Caraway, Mort Mills, Jorge Rivero, John
Anderson u. a.

The Last Warrior (Der Indianer / Adler ohne Schwingen) III. Für Erwachsene

Produktion: USA (Jerry Adler); Verleih: Warner; Regie: Carol Reed, 1970; Buch:
Clair Huffaker, nach seinem Roman «Nobody Loves a Drunken Indian»; Kamera:
Fred Koenekamp; Musik: Marvin Hamlisch; Darsteller: Anthony Quinn, Claude Akins,
Tony Bill, Shelly Wintors, Victor Jory u. a.

Am 29. November 1864 griff eine Einheit der US-Kavallerie ein friedliches Cheyenne-
Dorf am Sand Creek in Colorado an und metzelte trotz einem Friedensangebot 500
Indianer nieder, darunter mehr als die Hälfte Frauen und Kinder. General Nelson A.
Miles bezeichnete dieses Massaker als «das vielleicht unmenschlichste Verbrechen
in den Annalen der amerikanischen Geschichte».
Vornehmlich im amerikanischen Filmschaffen zeichnet sich in jüngster Zeit die
Bewegung ab, den Indianer, auch heute noch neben dem Neger von sozialem und
wirtschaftlichen Fortschritt unberührtes Stiefkind der Nation, in den Mittelpunkt des
Interesses zu stellen. Neben Abraham Polonskys «Teil Them Willie Boy is Here»
(Fb 7/70) und Elliot Silversteins «A Man Called Horse» (Fb 9/70) sind nun «The Last
Warrior» von Carol Reed und «Soldier Blue» von Ralph Nelson in der Schweiz
angelaufen, letzterer unter dem schlichtweg dummen Verleihtitel «Das Wiegenlied vom
Totschlag», dessen Anlehnung an Sergio Leones Western offensichtlich ist. «The
Last Warrior» und «Soldier Blue» — zwei Filme, verschieden im Thema, verschieden
in der Aufmachung und im Engagement, die aber doch das gleiche Problem aufgreifen:

Das Schicksal des Indianers. In «The Last Warrior», der die Geschichte eines
findigen Indianers erzählt, der auf Grund alter Verträge mit den Weissen sozialen
Fortschritt für seinen Stamm erzwingen will und dabei zugrunde geht, versucht Reed,
die heutige Situation der amerikanischen Ureinwohner zu schildern, die in Lethargie
und einem infolge der jahrelangen Diskriminierung stetig wachsenden Fatalismus in
ihren verödeten Wüstenreservaten dahinvegetieren, spärlich ernährt von einigen Ziegen

und den milden Gaben der Fremdenindustrie. Einmal mehr aber zeigt der nach
Clair Huffakers Novelle «Nobody Loves a Drunken Indian» gedrehte Film den fatalen
Hang der Amerikaner, relevante und sehr aktuelle Probleme zu verdrängen und ihnen
durch eine klamaukhafte Aufmachung gleich von Beginn an jegliche Spitze zu
brechen. Sicher, man sieht Elend, doch ist dieses Elend so filmgerecht und hollywood-
mässig gestaltet, dass der Zuschauer das Kino mit der festen Überzeugung verlässt,

69



diese Rothäute seien doch im Grunde ein recht listiges und lustiges Völklein, das
sich schon irgendwie selbst zu helfen wisse. Oder sie seien Kinder, die
Bubenstreiche aushecken, dann aber so ruhig und friedlich sein würden, wie sie es die
vergangenen hundert Jahre lang gewesen waren.
Dass die Indianer auch vor ihrer «Befriedung» (schon seit vorrömischer Zeit ist dieser
Begriff gleichbedeutend mit Teilausrottung) friedlich waren und erst durch die
Besitzansprüche des Weissen in einen mörderischen und ungleichen Kampf getrieben
wurden, versucht der zweite, ungleich härtere und all seiner Mängel zum Trotz weit
wichtigere Film zu zeigen: «Soldier Blue», in seiner Aussage ein direkter Schlag ins
Gesicht John Waynes.
Ralph Nelson, bekannt geworden durch «Lilien auf dem Felde» (Fb 15/63), nimmt die
anfangs erwähnte, tatsächliche Gegebenheit und den darauf basierenden Roman
«Arrow in the Sun» von Theodor V. Olsen zum Anlass, dem Zuschauer ein
wahrheitsgetreueres Bild von der Eroberung des «Wilden Westens», speziell aber von jener
legendären amerikanischen Kavallerie zu vermitteln, als es bisher in Literatur und
Film geprägt worden ist. Die nach der altbekannten Devise «Nur ein toter Indianer
ist ein guter Indianer» westlich des Mississippi für Recht und Ordnung sorgende
Elitetruppe wird hier endlich einmal bar jeder Gloriole als der zynische, blutrünstige
Schlächterhaufen gezeigt, der sie vielfach in Tat und Wahrheit gewesen ist.
Nach einem Indianerüberfall auf einen Goldtransport versuchen sich die beiden
einzigen Überlebenden — Maybelle Lee, die, von Indianern entführt, die Frau eines
Cheyenne-Häuptlings geworden war, und der junge, von Idealen und militärischen
Tugenden beseelte Soldat Private Gant — zum nächsten Fort durchzuschlagen, wo
Maybelle von ihrem weissen Verlobten erwartet wird. Auf dem gefährlichen Marsch
entwickelt sich die anfänglich oberflächliche Beziehung zur Liebe. Die beiden treffen

schliesslich auf eine Kavallerieeinheit, die den Indianerüberfall rächen soll. Alle
Beschwörungen Maybelles und Gants fruchten nichts; der kleine blaue Soldat muss
zusehen, wie ein Dorf in Asche gelegt wird, Frauen geschändet, Kinder verstümmelt
und Greise skalpiert werden. In ohnmächtiger Verzweiflung schreit er sein Entsetzen
heraus, doch niemand kann die blutgierige Bande mehr aufhalten. Während Oberst
Iverson der Truppe den Dank für ihren Heldenmut ausdrückt, wird Gant wegen
Aufruhrs in Ketten gelegt und abgeführt; Maybelle bleibt völlig verstört mit den wenigen
Überlebenden zurück.
Nelsons Film, besonders im ersten Teil oft langatmig und an der Grenze zur
Sentimentalität, ist zwar nicht der erste, der sich kritisch mit der Eroberung des Westens
auseinandersetzt — man denke hier nur an «Fort Appache» (Fb 16/48) oder
«Cheyenne Autumn» (Fb 1/66) von John Ford —, doch muss die beispiellose Härte
und Kompromisslosigkeit auffallen, mit der die andere Seite der amerikanischen
Medaille gezeigt wird. Natürlich versucht Nelson mit «Soldier Blue» aktuelle
politische Parallelen aufzuzeigen; obwohl die Massakerszene bei der Aufdeckung der
My-Lai-Verbrechen bereits abgedreht war (oder vielleicht gerade deshalb?), werden
die Bezüge zu Vietnam offensichtlich, und nicht nur zu Vietnam, sondern auch zu
Lidice und all jenen Orten, wo menschlicher Hass über Humanität und Vernunft
triumphierte und noch triumphieren wird. Leider verliert die Schlussszene der allzu deutlich

durchschaubaren Tricks wegen viel von ihrem Grauen. Das Geschehen bleibt
dadurch — obwohl im Gegensatz etwa zu Fords «Cheyenne Autumn» kein Happy-
End serviert wird — filmisch und gibt dem Zuschauer die Gelegenheit, das Geschehen

als Fiktion zu betrachten, wo Blut eben gar kein Blut, sondern nur rote Farbe ist.
Und das schadet der Glaubwürdigkeit eines Films, so aufrichtig das Engagement
seines Schöpfers auch sein mag. Ralph Nelson meinte zum Schluss, sein Film werde
Spiro Agnew sicher nicht gefallen; damit hat er zweifellos recht, denn am 10. März
1971 berichtete Hauptmann Ernest Medina, Angeklagter im My-Lai-Prozess, er habe
den Befehl gehabt, mit seiner Einheit My-Lai zu zerstören, alles Vieh zu töten, die
Brunnen zu schliessen und die Nahrungsmittel zu vernichten. Er habe die Anweisung
gehabt, in dem Dorfe gründlich vorzugehen (I), da amerikanische Einheiten in der
Gegend des öfteren durch Angriffe aus dem Hinterhalt überrascht worden seien. —
Wann wird man je versteh'n? bl.

70



Queimada III. Für Erwachsene

Produktion: USA (P.E.A.); Verleih: Unartisco; Regie: Gillo Pontecorvo, 1969; Buch:
Franco Solinas, Gorgio Arlorio, G. Pontecorvo; Kamera: Marcello Gatti; Musik:
Ennio Morricone; Darsteller: Marlon Brando, Evaristo Marques, Renato Salvatori,
Tom Lyons, Norman Hill, Sam Gilman u. a.

Gillo Pontecorvo, durch «Kapo» (Fb 8/61) und «La Battaglia di Algeri» (Fb 3/67)
bekanntgewordener italienischer Regisseur marxistischer Ausrichtung, hat mit seinem
vierten Spielfilm «Queimada» (portugiesisch: verbrannte Erde) ein ganz bestimmtes
Ziel verfolgte: Den kolonialistischen Missbrauch der Macht im Kampfe um wirtschaftliche

Vorteile aufzuzeigen.
Sir William, ein englischer Agent (Marlon Brando), begibt sich auf die von den
Portugiesen erst niedergebrannte, später wirtschaftlich ausgebeutete fiktive Antillen-
Insel Queimada, um dort zum Vorteil britischer Handelsinteressen einen Sklavenaufstand

anzuzetteln. Er bedient sich dazu des jungen Negers Dolores (Evaristo
Marques, ein selbst von Sklaven abstammender kolumbianischer Analphabet), der nach
gelungener Revolte beiseite geschoben wird. Bald wird der erste Präsident der jungen

Republik hingerichtet, und die Macht geht an die Wirtschaftsmagnaten und das
Militär. Einmal aber von der Möglichkeit überzeugt, mittels Gewalt die Freiheit erlangen

zu können, erhebt sich Dolores zehn Jahre später gegen die mittlerweile wieder
ins vorrevolutionäre Fahrwasser eingeschwenkten Kampfgenossen von einst, die
sich mit einer mächtigen englischen Zuckergesellschaft arrangiert und Sir William
als «militärischen Berater» engagiert haben; dieser leitet auch das Eingreifen der
englischen Truppen. Der Aufstand wird niedergeschlagen und der widersinnige,
weltpolitisch jedoch oft vorgekommene Fall tritt ein: Dolores wird der Ideen wegen,
die ihm England einpflanzte, vom selben England hingerichtet. Sir William wird das
Opfer eines Racheaktes.
Was erst wie ein gewöhnlicher, trotz einiger Längen gut, stellenweise sogar brillant
gemachter Abenteuerfilm aussieht — ein Grossteil der Szenen wurde im karibischen
Raum abgedreht —, gewinnt bald einmal gleichnishaften Charakter. Pontecorvo
stellt in «Queimada» das Prinzip des wirtschaftlichen Machtmissbrauchs zur Diskussion

und berührt damit ein Thema, das in der heutigen Zeit von brennender Aktualität

ist. Die Zeiten haben sich zwar gewandelt, doch mit ihnen auch die Ideen? Seit
Cortes und Pizarro mit Feuer und Schwert Lateinamerika christliche Kultur und
europäischen Fortschritt aufzwangen, haben grosse Wirtschaftsgruppen und Interessenverbände

immer und immer wieder versucht, die einmal aufgestachelten und
irregeleiteten Volksmassen vor den eigenen Karren zu spannen. Oft genug — und das zeigt
die standrechtliche Erschiessung des ersten Revolutionspräsidenten Queimadas sehr
deutlich — sind die Regierungshäupter nicht auch Staatslenker, sondern Marionetten

im Hintergrund stehender Mächte.
Wenn Pontecorvo sein Werk als Abenteuerfilm bezeichnet, hat er sicher recht; doch
ist der Film mehr. Einerseits ist er ein Modell, das den Aufbau und die Struktur, mehr
noch die Grundlagen der historischen Epoche des Imperialismus im vergangenen
Jahrhundert transparent werden lässt, anderseits ist er eine These, ein Lehrfilm (mit
marxistischer Optik) über gegenwärtige politische Probleme und Zustände, die nur
von dem erkannt und geändert werden können, der die historischen Hintergründe
begreift. Erst durch die politischen Schachzüge, wie sie «Queimada» zeigt, konnte
eine solche soziale und wirtschaftliche Lage entstehen, wie sie beispielsweise Peter
von Gunten in «Bananera-Libertad» (Fb 3/71, S. 57) darstellt. Die Namen haben
gewechselt, doch die Methoden sind die gleichen geblieben; noch heute schneiden
die Bewohner einiger südamerikanischer Länder für einen Hungerlohn Zuckerrohr,
pflücken Bananen und zapfen Gummi ab; zwar garrottiert man heute nicht mehr, die
Mittel wurden verfeinert, dem technischen Zeitalter angepasst, sind aber nicht weniger

grausam. Die grosse Teile des südamerikanischen Marktes beherrschende «United

Fruit Company» trat an die Stelle der «Antilles United Sugar Company», und nicht

71



auf Queimada, sondern in Vietnam werden heute ganze Waldstriche entlaubt und
Dörfer zwangsgeräumt. Man versucht «das Übel an der Wurzel zu packen» und übersieht

dabei die eigentliche Wurzel: Das unheilvolle Gespann von menschlicher
Profitgier und blindem Machtstreben. Solange Staatswesen auf diesem Fundament
aufgebaut werden, muss notwendigerweise jede Entwicklungshilfe nutzlos bleiben. Sir
William ereilt zum Schluss der Tod. Ist er aber wirklich schuldig? Verlässt nun der
Zuschauer das Kino mit dem beruhigenden Gefühl, der Gerechtigkeit sei Genüge
getan? Andere Sir Williams werden kommen, andere kleine Rädchen in einem un-
überblickbaren Mechanismus, ein jedes das Instrument irgendwelcher Mächte, nicht
aber ihre Urheber oder Träger. bl.

Catch-22 II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: USA (Paramount/Filmways); Verleih: Starfilm; Regie: Mike Nichols, 1969;
Buch: Buck Henry, nach dem gleichnamigen Roman von Joseph Heller; Kamera:
David Watkin; Darsteller: Alan Arkin, Martin Balsam, Richard Benjamin, Arthur Gar-
funkel, Jack Gilford, Buch Henry, Anthony Perkins, Paula Prentiss, Orson Welles u. a.

Auf den ersten Blick stört an diesem Film die methodische Ähnlichkeit mit Produkten
wie «M.A.S.H.» (Fb 8/70); wie in jener zynischen Militärklamotte wird der Zuschauer
pausenlos mit Gags beschossen, fast vergewaltigt und am Denken gehindert. Doch
anders als bei «M.A.S.H.»bleiben hier nach dem Film Unbehagen und Verunsicherung

zurück: man hat einem irrsinnigen Chaos beigewohnt, in dem nur mehr als normal

zu betrachten ist, wer verrückt wird. Die absurden Handlungselemente gehen
dramaturgisch nicht auf, die Story ist weder in ihrer Logik noch in ihrem zeitlichen
Ablauf durchschaubar, Alpträume und Fiktion der Wirklichkeit sind nicht mehr zu
trennen. Schauplatz ist ein amerikanischer Luftwaffenstützpunkt auf einer
Mittelmeerinsel, beiläufig werden die Kampfhandlungen in den Zweiten Weltkrieg
eingeordnet. Im Mittelpunkt steht der Bombenschütze Yossarian, der sich am ehesten noch
vernünftig verhält und verrückt spielt (er wird es auch), um nach einer Überzahl von
Einsätzen nach Hause zu kommen. Man macht ihm jedoch «catch» oder Trick 22 klar:
Wer sich vom Einsatz zu drücken versucht, kann gar nicht verrückt sein. So erlebt er,
wie ein Offizier auf Kosten der Kameraden den Mittelmeerraum in eine
Schwarzmarkt-AG verwandelt, wie seine Kameraden morden und ermordet werden, wie ein
Mord der MP weniger bedeutet als eine Urlaubsüberschreitung, wie seine Vorgesetzten

über einem frischen Hühnerei ein vor ihren Augen abstürzendes Flugzeug
ignorieren, wie sich der Kaplan «zackige Gebete für die Zeitung» einfallen lassen muss
usw. Freilich, über den grotesken Episoden und absurden Dialogen lacht man ein
wenig zu viel, doch oft bleibt einem das Lachen im Halse stecken. Dazwischen sind
stillere, fast feierlich schreckliche Szenen, wenn etwa Yossarian das nächtliche
Mittelmeernest wie ein Dantesches Inferno durchwandert und überall Eskalationen des
Verbrechens sehen muss. Die Kamera, auf Einzelheiten fixiert, mit sehr vielen
Grossaufnahmen, betont diese Situation, in der man nur mehr Bruchstücke und Details
wahrnimmt, in der kein überschaubarer Zusammenhang mehr besteht. Fatal ist
allerdings ein naheliegender Schluss, dass diesem heillosen Chaos durch «militärische
Ordnung» abgeholfen werden könne. Doch der Film liefert selbst die Gegenargumente.

Die verrückten Verhaltensweisen der Beteiligten entstehen erst durch die
Situation; nach aussen hin bleibt die Ordnung gewahrt, für den, der sie durchschaut,
erweisen sich Chaos und Krieg als unbedingt identisch. «Catch-22» ist sicher kein
ganz geglückter, doch ein ernst zu nehmender Antikriegsfilm, der sich zwar kommerzieller

Klamaukmittel bedient, aber durchaus nicht nur auf sie angewiesen ist. (Der
Roman von J. Heller ist in der Fischer-Bücherei erschienen.) G. Pfm.

72


	Filmbesprechungen

